
FRAY DIEGO Y LAS RELIQUIAs.
Inventario de un viaje a tierra santa

Fray Diego and the relics.
Inventory of a trip to Holy Land

Juan Miguel Araya Corraliza
Universidad de Huelva

juanmiguelarayacorraliza@gmail.com

Resumen: El culto a las reliquias encuentra su origen en los comienzos del cristia-

nismo, con las primeras persecuciones y martirios de los santos. Además de la fe y la 

devoción, existieron motivos sociales, económicos y culturales para poseerlas. Durante 

su viaje a Tierra Santa, fray Diego de Mérida da buena cuenta de las numerosas reliquias 

que va encontrando a lo largo del camino, describiendo cada detalle con su caracterís-

tico estilo didáctico y ameno.

Palabras clave: Reliquias, peregrinación, culto a los santos, Tierra Santa, fray Diego 

de Mérida.

Abstract: The cult of the relics finds its origin in the early days of Christianity, 

with the first persecutions and martyrdoms of the saints. Apart from faith and devo-

tion, there were also social, economic and cultural reasons to possess them. During 

his trip to the Holy Land, brother Diego details the numerous relics he finds along 

the way, describing every feature with his didactic and entertaining style.

Keywords: Relics, pilgrimage, cult of saints, Holy Land, fray Diego de Mérida.

Etiópicas. Revista de letras renacentistas, 17 (2021), pp. 59-74. ISSN: 1698-689X.



juan miguel araya corraliza60

Etiópicas. Revista de letras renacentistas, 17 (2021), pp. 59-74. 
ISSN: 1698-698X. http://uhu.es/revista.etiopicas/

La devoción a los santos, tanto en el aspecto material como en el divino, tras-
cendió los parámetros del valor histórico de los mismos, siendo venerados sus 

restos mortales u objetos personales como salvaguardas espirituales y motivos de 
culto, recogiendo así una tradición que ya había conocido otros tiempos y cul-
turas. De este modo, su tránsito hacia la vida eterna no impedía que su presencia 
continuase asociada a un elemento tangible. Recordemos cómo en la antigua 
Grecia los caídos en el campo de batalla pasaban a ser considerados como héroes 
que, una vez dejaron este mundo, seguían ejerciendo de protectores de las ciu-
dades (Bermejo Barrera, 1996: 44). En la Ilíada podemos leer cómo Aquiles y los 
mirmidones se encargan de los preparativos para el funeral de Patroclo y ante la 
pira no dudaron en ofrecer un valioso holocausto: perros, caballos, ovejas, bueyes 
e incluso vidas humanas. Estas lamentaciones rituales ante la tumba ya implicaban 
la veneración de los santos difuntos, a los que ya se atribuía capacidad curativa o 
protectora. En el caso de la cabeza de la isla de Lesbos, se conservaba la cabeza de 
Orfeo pues se pensaba que inspiraba a los poetas líricos (Bermejo Barrera, 1996: 
44). Para los cristianos, fueron los restos que dejaron los santos tras su martirio 
los que cobraron importancia como objetos digno de veneración, alcanzando la 
condición de reliquia. La figura de dichos mártires surgió en los años tempranos 
del cristianismo, para denominar a aquellos que, por dar testimonio de su fe, 
murieron tras sufrir torturas. Por su sacrificio, los mártires fueron venerados y 
considerados intercesores ante el favor divino.  

Las peregrinaciones no son fenómeno exclusivo del mundo medieval y cristia-
no. En la religión egipcia, se daba la religiosidad del oráculo, es decir, un santuario 
al que las masas de fieles acudían para consultar a un dios en Abidos, su ciudad 
santa y donde estaba la tumba de Osiris (García Iglesia, 1986-1987: 303). En el 
Antiguo Testamento encontramos testimonio de peregrinos que acudían a Silo, 
primera capital del reino de Israel, sede del arca de la alianza: «Y todos los años 
aquel varón subía de su ciudad para adorar y para ofrecer sacrificios a Jehová de 
los ejércitos en Silo, donde estaban dos hijos de Elí, Ofni y Finees, sacerdotes de 
Jehová» (Samuel 1: 3). Tras la destrucción de Silo como eje fundamental de la 
religiosidad israelita, el nuevo espacio de devoción fue Jerusalén (García Iglesia, 
1986-1987: 305). La geografía también jugó un papel significativo en el terreno 
de la hagiografía, cobrando vital relevancia el lugar donde el santo en cuestión 
había experimentado el martirio. La propaganda se encargaba del resto: el santo 
había elegido morir allí, después se instituía el culto y su devoción, su fama se 
extendía desde la misma comunidad hacia lugares lejanos atrayendo la peregrina-



fray diego y las reliquias. inventario de un viaje a tierra santa 61

Etiópicas. Revista de letras renacentistas, 17 (2021), pp. 59-74. 
ISSN: 1698-698X. http://uhu.es/revista.etiopicas/

ción y, finalmente, se establecía el objetivo de mantener viva su memoria, como 
explica Delehaye (1930: 5): 

La cité du saint est donc celle qu´il se choisit en y laissant  sa dépouille mortelle; 
c´est le coin de terre où lui rend les premiers honneurs. Le lieu d`origine devient un 
foyer d´où ce culte se propage dans le voisinage immédiat d´abord, plus loin ensuite 
et souvent à grande distance, jusqu´a en plus connaître de frontières.

Por tanto, gracias a esta geografía de la santidad preestablecida por la Divina 
Providencia (Pietri, 1990: 27), se potenciaron las visitas a estos espacios sagrados 
que usaban como reclamo los despojos de los santos, favoreciendo de este modo 
a la iglesia o al monasterio que custodiase las reliquias. Como veremos a conti-
nuación en el caso de fray Diego de Mérida y otros tantos cronistas de viajes a 
Tierra Santa, los propios peregrinos participaban de la propaganda difundiendo 
la santidad del lugar, además de la acción de las propias instituciones eclesiásticas, 
principalmente interesadas en la veneración de las tumbas, pues de ellas emanaba 
la virtus de los santos, fuente de beneficios para todos aquellos que se acercaran, 
sin importar la distancia que marcaba el paso de los siglos (García de la Borbolla, 
2001: 9).

El acopio de reliquias por parte de iglesias y catedrales fomentó un núcleo de 
devoción que atraía a los peregrinos, donde el locus ocupaba el espacio principal 
entre las masas populares (Castellanos, 1996: 15). Los sepulcros eran los focos de 
grandes fenómenos culturales, atrayendo a los devotos que acudían a colmar sus 
aspiraciones espirituales a santuarios urbanos y extraurbanos (Castillo Pascual, 
2000: 83). Dentro del cristianismo, el concepto de reliquia fue ampliado a prin-
cipios del siglo vi, aplicándose también a toda materia que estuviera en contacto 
con los restos mortales o la sepultura del santo, ya fuera en forma de agua, polvo 
o aceite perfumado: «Dios hacía grandes milagros por medio de Pablo, tanto que 
hasta los pañuelos o las ropas que habían sido tocadas por su cuerpo eran lleva-
dos a los enfermos, y éstos se curaban de sus enfermedades» (Hechos 19: 11-12). 
De este modo, el acto taumatúrgico recaía sobre objetos que a priori podrían 
parecer secundarios (García de la Borbolla, 2001: 15). La relación del hombre 
con Dios no se limitaba simplemente a la plegaria, y buscaba nuevas formas de 
expresión como la peregrinación, el viaje en un sentido más amplio: la visita a 
un lugar santo y la contemplación de un poder sobrenatural. En consecuencia, 
los impulsos que movían a estos viajeros eran comunes, así como los itinerarios 
y su problemática.



juan miguel araya corraliza62

Etiópicas. Revista de letras renacentistas, 17 (2021), pp. 59-74. 
ISSN: 1698-698X. http://uhu.es/revista.etiopicas/

En el campo de lo milagroso y sobrenatural se prodigan los relatos maravillosos 
que interpelan a la imaginación de los fieles, sin perder por ello una finalidad 
moralizante que confirmaba a los santos como mediadores en la intercesión di-
vina hacia los hombres (García de la Borbolla, 1999-2000: 338). A través de sus 
obras y plegarias se van a producir tales actos maravillosos o milagros, pasando 
dicho poder comunicante con la divinidad a las reliquias, que se caracterizan por 
su fastuoso embalaje, ya sea oro, plata, marfil o piedras preciosas que guardan un 
valor simbólico intrínseco (Martín Ansón, 1993-1994: 785). Con el apoyo de los 
denominados Libelli miraculorum se reforzaba la autenticidad de las reliquias así 
como se garantizaba la autoridad eclesiástica, prueba irrefutable del obrar divino 
en la Tierra.1

En los primeros signos de fervor hacia las reliquias, las iglesias españolas no 
consiguieron hacerse con su acopio, especialmente en comparación con la ri-
queza y variedad en reliquias que tenían en otros países europeos y orientales 
(Fernández Conde, 1982: 315). Pero el fenómeno de las cruzadas, las peregri-
naciones a la tumba del apóstol Santiago en Compostela y el creciente número 
de peregrinos españoles que visitaban Tierra Santa, contribuyeron a aumentar 
el caudal de reliquias en iglesias y catedrales (Molina Molina, 2015: 12). Espe-
cialmente notable y rico fue el relicario del rey Felipe II atesoró en El Escorial. 
En ese sentido, el Padre Montaña (Fernández Monatña, 1982: 50) retrató la gran 
devoción del monarca hacia las reliquias y la fe ciega que tenía en ellas:

Los historiadores de aquel tiempo refieren por manera muy minuciosa 
el singular ejemplo de humildad y piedad cristiana que dio en Toledo al 
recibir en compañía del Príncipe D. Carlos y los Archiduques Rodolfo y 
Ernesto, sus sobrinos, el cuerpo glorioso de San Eugenio [...] Porque en 
aquella última y penosísima enfermedad que le arrancó de esta vida, man-
daba que cada día le pusiesen delante algunas santas reliquias que besaba 
con mucha ternura y devoción.

En cuanto a las reliquias en sí, se categorizan en torno a una jerarquía esta-
blecida en función de su origen y tipo de culto (Baranda LEturio, 2001: 7). De 
este modo, las reliquias de los santos obedecen al culto de dulía o reverencia, 
subordinado a los demás cultos en el sentido de que Dios se manifiesta a través 
de sus santos (Muñoz Iglesias, 1989: 191). En un segundo estadio encontramos las 
reliquias relacionadas con la Virgen, encuadradas dentro del culto de hiperdulía; y, 

1 Sobre estos textos, véanse Delaye (1910) y Duval (2006). 



fray diego y las reliquias. inventario de un viaje a tierra santa 63

Etiópicas. Revista de letras renacentistas, 17 (2021), pp. 59-74. 
ISSN: 1698-698X. http://uhu.es/revista.etiopicas/

en el estadio más alto, las de Cristo, que responden al culto de latría, mandado por 
las Sagradas Escrituras: «Está escrito: adorarás al Señor tu Dios y solo a él darás 
culto» (Lucas 4: 8). Por ello, las reliquias relacionadas con la Vera Cruz, el sudario 
o los clavos de la pasión ocupan un lugar predilecto en el imaginario devoto. La 
Tierra Santa en sí misma, por ser el escenario de la vida de Jesucristo, constituye 
la mayor reliquia de todas, y al mismo tiempo poseedora de numerosos vestigios 
sagrados, grandes motores de la religiosidad popular y de las peregrinaciones 
(Molina Molina, 2015: 10). Los pequeños restos de estos vestigios eran más sus-
ceptibles de ser extraídos por los peregrinos, como hizo saber fray Diego de 
Mérida, cualquier ramaje, hoja o piedra representaba el poder llevarse a casa un 
fragmento sagrado de los Sagrados Lugares:

El agua es buena, dulce y blanca, como la de Tajo. Va ocinado, hay en él 
algunos árboles et carrizales et muchos tarayes, de lo cual os envío unos 
pocos de ramos et sobre mi conciencia juro que son de la orilla del Jordán 
et con mi propia mano et cochillo los cogí (Viaje a Oriente 14: 19).2

Antes de entrar en materia con el inventario de reliquias de fray Diego, no po-
demos ignorar la polémica surgida en torno al culto a las reliquias, muy anterior 
a dicho viaje (Hermann-Mascard, 1975). Especialmente críticos con las reliquias 
se mostraron los erasmistas, destacando el papel que tuvo en ello el humanista Al-
fonso de Valdés en su Diálogo de las cosas acaecidas en Roma. Por ejemplo: «¡Tantas 
reliquias robadas y con sacrílegas manos maltratadas! ¿Para esto juntaron sus pre-
decesores tanta sanctidad en aquella ciudad? ¿Para esto honraron las iglesias con 
tantas reliquias?» (Valdés, 2011: ¿PÁGINAS?). Del mismo modo, también hemos 
de señalar la cruzada contra la veneración de imágenes y santos de Calvino, que 
en el año 1543 escribió Traité des Reliques, donde condenó la idolatría hacia las 
reliquias (Calvin, 2018: 82):

Aquel que no tenga prejuicios deliberados contra toda razón, ciertamen-
te estará convencido de que la adoración a las reliquias, ya sean verdaderas o 
falsas, constituye una idolatría abominable. Sin embargo, si este no fuera el 
caso, se debería percibir la evidente impostura, y cualquiera que haya sido 
su anterior devoción por las reliquias, debe perder todo ánimo de besar 
dichos objetos y sentirse completamente asqueado por ellos.

2 Las citas de Viaje a Oriente, de fray Diego de Mérida, las haremos según la edición en la que 
estamos trabajando, refiriéndonos al número de capítulo y párrafo.



juan miguel araya corraliza64

Etiópicas. Revista de letras renacentistas, 17 (2021), pp. 59-74. 
ISSN: 1698-698X. http://uhu.es/revista.etiopicas/

Atendiendo al orden jerárquico de las reliquias que ya hemos expuesto, esto es, 
primando aquellas que están relacionadas con Jesucristo, fray Diego halló en un 
cementerio de Nicosia «una columna la cual dicen que es una de aquella colum-
nas en que el Redemptor del mundo estuvo atado al tiempo de su sacratíssima 
pasión» (Viaje a Oriente 2: 4). Estamos ante un caso de arma Christi, un objetivo 
asociado a la Pasión que simboliza el sufrimiento del Redentor pero que también 
simboliza su victoria sobre la muerte. Las Sagradas Escrituras sitúan la escena de 
Cristo atado a la columna, excepto en el caso de Lucas, en el Pretorio de Jerusa-
lén: «Y le llevaron atado, y le entregaron a Poncio Pilatos, el gobernador» (Mateo 
27: 2). Sin salir de la isla de Chipre, en Famagosta, se encontró con un pedazo de 
la Vera Cruz en el monasterio de san Francisco, «que tiene dos palmos en luengo» 
(Viaje a Oriente 2: 5); además, se hace mención del hallazgo de «una de las hidras 
o tinajas de piedra en que nuestro Redemptor hizo el milagro de la conversión 
del agua en vino en las bodas de Caná de Galilea, la cual tinaja está toda entera 
e es muy hermosa cosa de ver» (Viaje a Oriente 2: 5). En este caso asistimos a un 
objeto milagroso a través del cual actuó Jesucristo, por lo que hubo de inocular 
su divinidad y gracia a las tinajas, en un episodio relatado en el Evangelio de Juan:

Y estaban allí seis tinajas de piedra para agua, conforme al rito de la 
purificación de los judíos, en cada una de las cuales cabían dos o tres cán-
taros. Jesús les dijo: llenad estas tinajas de agua. Y las llenaron hasta arriba. 
Entonces les dijo: sacad ahora, y llevadlo al maestresala. Y se lo llevaron. 
Cuando el maestresala probó el agua hecha vino, sin saber él de dónde era, 
aunque lo sabían los sirvientes que habían sacado el agua, llamó al esposo, 
y le dijo: todo hombre sirve primero el buen vino, y cuando ya han bebido 
mucho, entonces el inferior; mas tú has reservado el buen vino hasta ahora 
(Juan 2: 7-11).

En ocasiones la simple presencia temporal de un objeto sagrado bastaba para 
santificar un lugar, aunque dicho objeto ya no se encontrase allí. En Salamina 
fray Diego habla de una ermita llamada de la Santa Cruz, la cual era objeto de 
devoción ya que «en esta ermita estuvo mucho tiempo un gran pedazo de la 
cruz del buen ladrón e otros afirman que era de la verdadera cruz de nuestro 
Redemptor, de la cual preciosa reliquia tomó nombre la ermita» (Viaje a Oriente 
2: 6). Curiosamente el Buen Ladrón, Dimas según la declaración del Evangelio 
apócrifo de Nicodemo (Tragan, 2008: 255), no ha sido declarado oficialmente 
santo por la iglesia católica, pero recibió la bendición directa de Jesucristo, por 



fray diego y las reliquias. inventario de un viaje a tierra santa 65

Etiópicas. Revista de letras renacentistas, 17 (2021), pp. 59-74. 
ISSN: 1698-698X. http://uhu.es/revista.etiopicas/

lo que no extraña su devoción: «En verdad te digo: hoy estarás conmigo en el 
paraíso» (Lucas 23: 43).

Su estancia en Jerusalén, como no podía ser de otra manera, fue especialmente 
fecunda en cuanto a reliquias relacionadas con la figura de Cristo, al ser escenario 
de su muerte y resurrección. Dentro del Santo Sepulcro, concretamente en la 
capilla del Monte Calvario, fray Diego recogió la existencia de «un altar y su coro 
e está el agujero donde fue hincada la Cruz tan hondo cuanto un cobdo» (Viaje a 
Oriente 7: 2); también se menciona que los religiosos georgianos custodiaban allí 
«la estación a do Cristo fue ungido después de descendido de la Cruz, adonde 
hay siete lámparas que estos cristianos mantienen» (Viaje a Oriente 7: 3). Dicho 
proceso, habitual entre los judíos, lo recoge el Evangelio de Juan: «Tomaron, pues, 
el cuerpo de Jesús, y lo envolvieron en lienzos con especias aromáticas, según es 
costumbre sepultar entre los judíos» (Juan 19: 40). No conviene olvidar que el 
aceite de estas lámparas prendidas ante la presencia divina también era conside-
rada como reliquia milagrosa (Molina Molina, 2015: 11).

Además del lugar de la unción y el Santo Sepulcro, joya de la corona devota, 
se encontraban, en primer lugar, «la piedra sobre la cual estaba el ángel que apa-
resció a las tres Marías dicens, quem quaeritis» (Viaje a Oriente 8: 1), episodio sobre 
la resurrección de Cristo que recoge Mateo: «No temáis vosotras; porque yo sé 
que buscáis a Jesús, el que fue crucificado. No está aquí, pues ha resucitado, como 
dijo. Venid, ved el lugar donde fue puesto el Señor» (Mateo 28: 5-6); a continua-
ción «una gran pieza, o la meitad, del mármol sobre que Cristo estuvo asentado 
cuando lo coronaban de espinas» (Viaje a Oriente 8: 2), convertida en reliquia por 
haber estado en contacto con el Redentor; de nuevo otro pedazo de la columna 
de la flagelación, como ya encontró en Nicosia; y por último se menciona el 
lugar donde se halló la Vera Cruz, donde «están las lámparas y otras generationes 
de cristianos las mantienen» (Viaje a Oriente 8: 2), lo que implica el valor mila-
groso de su aceite, de acuerdo a Oursel: «Ce besoin de voir et de toucher, besoin d’une 
manifestation sensible et directe des idées et des croyances qui justifie l’extraordinaire du 
culte des saint, l’afflux populaire à leurs reliques corporelles, l’exaltation de leurs prodiges 
et mereveilles» (Oursel, 1963: 2).

Pero la gracia de Cristo no se limitaba al Santo Sepulcro, sino que también se 
encontraba impresa en otras partes de la ciudad: en la casa de Caifás, lugar donde 
fue llevado para ser juzgado por el Sanedrín (Mateo 26: 57), «estaba la piedra que 
estaba sobre el Santo Sepulcro» (Viaje a Oriente 10: 2); en la de Anás, el sumo 
sacerdote, el peregrino recibía indulgencia plenaria «por la bofetada que allí res-
cibió el Salvador» (Viaje a Oriente 10: 2). En las afueras de Jerusalén, caminando 



juan miguel araya corraliza66

Etiópicas. Revista de letras renacentistas, 17 (2021), pp. 59-74. 
ISSN: 1698-698X. http://uhu.es/revista.etiopicas/

hacia los montes de Judea, fray Diego se detuvo en el monasterio ortodoxo de la 
Santa Cruz, donde «está un gran pedazo de la cruz, que allí dejó santa Elena: es 
tan grande como de un gran leño» (Viaje a Oriente 12: 5).

Sobre la devoción a los santos y a sus reliquias, como ya dijimos, hemos de 
distinguir entre un primer orden, que es el cuerpo, otro que se refiere a sus ob-
jetos y, en un tercer nivel, aquellos objetos que han estado en contacto con su 
cuerpo o su sepulcro, motivo por el cual hemos mencionado las lámparas y su 
aceite. Tampoco podemos olvidar que, en última instancia, incluso la vivienda 
que habían habitado dichos santos podía ser considerada como reliquia, así como 
el lugar de su muerte (Molina Molina, 2015: 11),3 engrosando de este modo la 
lista que recogió fray Diego de Mérida. Cuando se edificaba una iglesia en es-
tos espacios sagrados, interesaba atraer a los devotos peregrinos que suplicaban 
el favor del santo, y para ello se valían del poder evocador de las reliquias y sus 
milagros (García de la Borbolla, 2001: 17). De modo que la proximidad física a lo 
sagrado, esperando el favor divino de mano de los santos, será también motor de 
la peregrinación de fray Diego. 

La condición de los santos era más parecida a la de los fieles, mucho más ac-
cesible y cercana que los misterios de Cristo, y a través de sus reliquias su hagio-
grafía se hacía presente, favoreciendo así la devoción y un espacio a la reflexión 
y al arrepentimiento de los pecados (Snoek, 1995: 358). En esa búsqueda de 
intercesor ante la divinidad, el camino que recorrió fray Diego fue extenso, co-
menzando por supuesto en Chipre, donde ya podemos observar la gran variedad 
de reliquias que presentan los santos:

Las reliquias que en esta principal cibdad de Nicoxia hay son las si-
guientes: el cuerpo enteramente de san Juan de Monforte el cual hace 
muchos milagros; los huesos de los gloriosos mártires sant Cosme e sant 
Damián; los huesos del bienaventurado obispo e mártir sant Blas, los 
cuales ha poco tiempo que fueron hallados en una pared del moneste-
rio de Sancto Domingo, donde estaban reclusos e escondidos en una 
caja; ítem hay en esta iglesia de Nicoxia un campo sancto que a tercero 
día come e gasta la tierra de los cuerpos de los difuntos que allí son 
enterrados (Viaje a Oriente 2: 2).

Saliendo de la ciudad encontramos un buen ejemplo de reliquia milagrosa 
que justifica un culto: «está el cuerpo de Sant Mamés, del cual mana siempre 
gran cantidad de aceite, que esbueno e tiene virtud para muchas enfermedades, 
e todos los moradores de la isla de Chipre tienen singular devoción e reverencia 

3  Cfr. Molina Molina (2015: 11).



fray diego y las reliquias. inventario de un viaje a tierra santa 67

Etiópicas. Revista de letras renacentistas, 17 (2021), pp. 59-74. 
ISSN: 1698-698X. http://uhu.es/revista.etiopicas/

al sepulcro donde está el bendicto cuerpo de sant Mamés» (Viaje a Oriente 2: 2). 
Todo este fervor se debía a un poder taumatúrgico:

Gran milagro e maravilla, ciertamente, es la que acaesce cerca del 
aceite que sale e mana de este benedicto cuerpo, en esta manera: cual-
quiera que llegue a coger aquel olio —el cual se coge del sepulcro de 
donde mana e sale en unas pequeñitas redomillas de vidrio—, si está 
aquel que lo coge en pecado mortal, luego en acabándolo de coger la 
redomilla se consume sin quedar alguna cosa de ello; empero, si está 
en estado de gracia, tanto tiempo es conservado en la dicha redomilla 
cuanto en buen estado está, e, en tornando a caer en pecado mortal, 
luego se consume todo (Viaje a Oriente 2: 4).

Recordando la importancia que adquieren los escenarios que presenciaron la 
muerte de los santos para su condición de reliquia, cerca de Famagusta se señala 
una ermita edificada sobre el lugar donde murió san Hilarión, uno de los padres 
de la vida monástica en Palestina. San Pablo y san Bernabé protagonizaron una 
serie de viajes, recogidos en los Hechos de los Apóstoles, con el fin de cumplir 
una misión evangelizadora siguiendo instrucciones celestiales: «Ministrando estos 
al Señor, y ayunando, dijo el Espíritu Santo: apartadme a Bernabé y a Saulo para 
la obra a que los he llamado» (Hechos 13: 2); y de este modo, llegaron a Chipre a 
predicar. Una de las ciudades chipriotas que visitaron los dos apóstoles fue Pafos, 
donde se las vieron con el mago Elimas. Parece que la estancia de dichos santos 
dejó un rastro milagroso en la ciudad: «Se demuestra una fuente de agua que 
hierve, buena e dulce e de muy buen sabor, la cual agua dicen que sana el mal de 
las calenturas e por esta virtud que dicen que tiene es llevada a muchas tierras e 
partes lejos de allí» (Viaje a Oriente 2: 7).

Santiago de Zebedeo, conocido como Santiago el Mayor, era uno de los após-
toles que acompañó a Jesús a lo largo de su corta vida pública y murió decapita-
do por orden del rey Herodes Agripa I: «Y mató a espada a Jacobo, hermano de 
Juan» (Hechos 12: 2). En el lugar de su martirio se edificó la iglesia de Santiago 
el Mayor, donde según testimonio de fray Diego se mantenía la losa donde le 
cortaron la cabeza: «E allí está la sangre, está con mucha guarda, cubierta con un 
paño de seda et debajo de llave» (Viaje a Oriente 10: 1). La figura de Santiago ha 
sido utilizada como arma contra el islam, ya que la leyenda atribuye a una apa-
rición del apóstol la victoria del rey Ramiro I en Clavijo en 844 (Falque Rey, 
2000: 574), convirtiéndose así en Santiago Matamoros, que además es Patrono de 
España, por el hallazgo de su supuesta tumba en Compostela, otro de los grandes 



juan miguel araya corraliza68

Etiópicas. Revista de letras renacentistas, 17 (2021), pp. 59-74. 
ISSN: 1698-698X. http://uhu.es/revista.etiopicas/

focos de las peregrinaciones cristianas. A las afueras de Jerusalén fray Diego visitó 
Aceldamá, el terreno que los sacerdotes adquirieron con el dinero que Judas Isca-
riote cobró y posteriormente devolvió por traicionar a Jesús: «Y después de con-
sultar, compraron con ellas el campo del alfarero, para sepultura de los extranjeros. 
Por lo cual aquel campo se llama hasta hoy: campo de sangre» (Mateo 27: 7-8). 
Además de la visita, no pudo resistirse el fraile extremeño a tomar un poco de 
la tierra de dicho campo. Se nombran más martirios y sepulturas en su resumen 
sobre Jerusalén: «Vi a do aserraron a Isaías» (Viaje a Oriente 10: 16), en referencia 
al supuesto martirio del profeta Isaías por orden de Manasés, «serrado en dos» 
(Fernández Marcos, 1983: 513). A este destino parece apuntar el libro de  He-
breos, cuando se refiere a la suerte de los profetas: «Fueron apedreados, aserrados, 
puestos a prueba, muertos a filo de espada; anduvieron de acá para allá cubiertos 
de pieles de ovejas y de cabras, pobres, angustiados, maltratados» (Hebreos 11: 37). 
Otro de los profetas asesinados fue Zacarías, cuya muerte recogió el evangelio de 
Mateo: «Para que venga sobre vosotros toda la sangre justa que se ha derramado 
sobre la tierra, desde la sangre de Abel el justo hasta la sangre de Zacarías hijo de 
Berequías, a quien matasteis entre el templo y el altar» (Mateo 23: 25). Por ello 
recogió fray Diego: «Vi a do fue sepultado Zacarías, qui occisus est in templo» (Viaje 
a Oriente 10: 20); y por último, «Vi a do apedrearon a sant Esteban» (Viaje a Orien-
te 29: 20). San Esteban fue uno de los primeros mártires del cristianismo, y tanto 
su discurso ante el Sanedrín como su martirio están recogidos en los Hechos de 
los apóstoles: «Y echándolo fuera de la ciudad, comenzaron a apedrearle; y los 
testigos pusieron sus mantos a los pies de un joven llamado Saulo» (Hechos 7: 58).

En la gruta de Belén fray Diego hizo referencias a varios objetos susceptibles 
de ser considerados como reliquias; en primer lugar aparece «la sepultura de los 
inocentes» (Viaje a Oriente 11: 4), aludiendo a la matanza de infantes que ordenó 
Herodes: «Herodes entonces, cuando se vio burlado por los Magos, y mandó 
matar a todos los niños menores de dos años que había en Belén y en todos sus 
alrededores» (Mateo 2: 16); a continuación fray Diego se maravilló con la sepul-
tura de san Jerónimo: «¡cierta cosa devotísima! Es enforrado con losas marmóreas 
et arde allí siempre una lámpara. E allí junto está el sepulcro de su discípulo Eu-
sebio» (Viaje a Oriente 11: 5). Camino de Jericó, a la altura de Betania, fray Diego 
enumeró más moradas y sepulcros de santos que visitó: «Allí vimos el sepulcro 
de sant Lázaro y la casa de Simón el leproso, y la casa de santa Marta y María 
Magdalena» (Viaje a Oriente 13: 5).

El río Jordán ha sido escenario de importantes acontecimientos tanto para los 
judíos como para los cristianos. El pueblo judío, tras deambular por el desierto, 



fray diego y las reliquias. inventario de un viaje a tierra santa 69

Etiópicas. Revista de letras renacentistas, 17 (2021), pp. 59-74. 
ISSN: 1698-698X. http://uhu.es/revista.etiopicas/

llegó a la tierra prometida bajo el liderazgo de Josué, tras cruzar el río con ayuda 
sobrenatural (Josué: 14-17). Pero para un cristiano como fray Diego, sin perjuicio 
de la importancia que tendría para él el Antiguo Testamento, el episodio más 
representativo del río Jordán, el que le concede un estatus de espacio sagrado, no 
es difícil de imaginar que sería el bautismo de Cristo: «Y Jesús, después que fue 
bautizado, subió luego del agua; y he aquí los cielos le fueron abiertos, y vio al Es-
píritu de Dios que descendía como paloma, y venía sobre él» (Mateo 3: 16). Por 
ello no pudo resistirse fray Diego a llevarse un recuerdo del río sagrado para sus 
hermanos: «hay en él algunos árboles et carrizales et muchos tarayes, de lo cual os 
envío unos pocos de ramos et sobre mi conciencia juro que son de la orilla del 
Jordán et con mi propia mano et cochillo los cogí» (Viaje a Oriente 14: 9). Era una 
práctica muy habitual llevarse agua del río Jordán, recordemos la peregrinación 
de fray Diego de Salazar en 1587, con el propósito de mejorar la salud del futuro 
Felipe III por medio de las reliquias, y cómo se enturbió el agua que recogió de 
dicho río. El teólogo jesuita Juan Eusebio Nieremberg (1891: 261) recogió el 
episodio en el que dichas aguas son sanadas gracias a la taumaturgia:

Echó dentro de las vasijas donde estaba un pedazo de Agnus Dei de los de 
la Tierra Santa, y tocándola cinco veces con la punta de una vara que traía 
para su Alteza de la ribera del mismo rio y del mismo lugar donde nuestro 
Señor fue bautizado; a la vuelta de Barajas luego al día siguiente, la halló 
clara, como deseaba, para que se sepa estimar cualquier cosa de las que se 
traen de la Tierra Santa.

  También era costumbre llevar el agua del río Jordán para el bautismo de los 
príncipes, sirva como muestra esta crónica de Jerónimo de Barrionuevo sobre el 
bautizo del malogrado Felipe Próspero de Austria, primer hijo varón del matri-
monio de Felipe IV con Mariana de Austria: «El agua con que se bautizó fue del 
río Jordán, que el Comisario general de San Francisco envió a Su Majestad en 
un frasco, que unos religiosos que ahora han venido de la Casa Santa la trujeron» 
(Barrionuevo, 1996: 76).

Fray Diego de Mérida volvió a repetir la misma acción de rapiña en su visita 
al monasterio de san Jerónimo, padre de su orden, aunque se excusa en que es 
costumbre: «et labrado el suelo de mosaico, pero no tan curiosamente como el 
suelo de dentro de la iglesia; et de aquellas piedras de mosaico os envío, las cua-
les con mis propias manos arranqué sobre mi conciencia et semejante hacen los 
otros peregrinos» (Viaje a Oriente 15: 4). También, al igual que otros peregrinos, 
se llevó piedras de la celda de san Jerónimo: «yo tomé mi parte y dellas os envío» 



juan miguel araya corraliza70

Etiópicas. Revista de letras renacentistas, 17 (2021), pp. 59-74. 
ISSN: 1698-698X. http://uhu.es/revista.etiopicas/

(Viaje a Oriente 15: 9). No parece descabellado pensar que, si todo peregrino hu-
biera tomado una piedra de la celda, habrían acabado desmontando el edificio. 
Concluye la vuelta a Jerusalén con un regalo del guardián del Monte Sión: «al 
tiempo que partimos, nos dio a cada uno ciertos papeles con reliquias. Allá os las 
envío» (Viaje a Oriente 15: 11). No se especifica en qué consistían dichas reliquias 
ni a qué tipología obedecían, pero hemos de suponer que se trataría de pequeños 
objetos, como por ejemplo, astillas de la cruz.

En El Cairo visitó «otra iglesia sumptuosa de santa Bárbara; allí está su cuerpo 
ricamente enterrado et el su maestro que la enseñó» (Viaje a Oriente 21: 2), en re-
ferencia a Bárbara de Nicomedia, mártir y célebre por su sabiduría, patrona de la 
artillería y la minería. Aunque numerosos lugares reclaman tener sus restos, pare-
ce que sus reliquias viajaron a Constantinopla y, posteriormente, a Venecia (Dotor 
Municio, 1970: 8). Según Saverio Marini, el cuerpo de santa Bárbara encontró 
descanso definitivo en la catedral de Rieti (Marini, 1788: 250). De la huerta del 
bálsamo, tomó unas cortezas de la higuera donde la Sagrada Familia se escondió 
en su huida de Herodes, «allá os envío dellos» (Viaje a Oriente 33: 1). En el monte 
Sinaí, lugar que se esforzó en visitar fray Diego, se habla pozo de Moisés, del que 
todos los peregrinos beben. Se trata de un lugar señalado por el Antiguo Testa-
mento: «De allí vinieron a Beer: este es el pozo del cual Jehová dijo a Moisés: 
reúne al pueblo, y les daré agua» (Números 21: 16). Pero el principal atractivo 
que el monte tenía para fray Diego era visitar la sepultura de santa Elena, que sin 
embargo había perdido poder taumatúrgico: «en aquel tiempo que fue hallado el 
cuerpo santo manaba aceite, empero agora no» (Viaje a Oriente 43: 2); su cuerpo 
cedió ante la corrupción del tiempo: «No hay agora sino los huesos et la cabeza, 
sin cabellos et sin cuero; yo le vi dos veces por mis propios ojos y le besé» (Viaje 
a Oriente 43: 3). El museo Pío Clementino, en el Vaticano, custodia el supuesto 
sarcófago de la santa, que procede del Mausoleo de Elena, construcción edificada 
por orden de Constantino que estaba destinada a ser su propio enterramiento. Sin 
embargo, como en tantos casos, son varios los lugares que reclaman tener los res-
tos de la santa. Si atendemos a Eusebio de Cesárea, santa Elena murió en Roma, 
donde fue sepultada, en el año 328 (Cesárea, 2016: 133). Allí descansó hasta el 
siglo ix, cuando los saqueos y el tráfico de reliquias atrajeron especialmente a 
los carolingios, que vaciaron Roma de cuerpos santos (Bouza Álvarez, 1990: 27), 
perdiéndose así el rastro del cuerpo de santa Elena, que fray Diego creyó besar.

Tras regresar al Cairo, partió en dirección a Alejandría con el propósito de 
visitar el desierto que hizo célebres a los llamados padres del yermo, el grupo de 
anacoretas liderado por Pablo de Tebas que se retiró a orar al desierto. Tradicio-



fray diego y las reliquias. inventario de un viaje a tierra santa 71

Etiópicas. Revista de letras renacentistas, 17 (2021), pp. 59-74. 
ISSN: 1698-698X. http://uhu.es/revista.etiopicas/

nalmente conocido como el primer ermitaño del mundo cristiano, la figura de 
Pablo de Tebas es venerada por el abandono que hizo de sus riquezas, retirándose 
al desierto para vivir como anacoreta. En dicho desierto «se hallan piedras que se 
dicen del águila, las cuales llaman acá de San Macario; allá os envío una sana et 
otra quebrada, que no pude haber más de tres» (Viaje a Oriente 48: 5). Se refería 
fray Diego a un tipo específico de piedra, etites o aetos, llamadas piedras del nido 
de águila, a las que se atribuían poderes curativos: 

Las virtudes que tienen dicen que son muchas, empero de dos supe: 
la una es que a las mujeres que están de parto et no pueden parir, po-
niéndosela sobre el muslo sin que esté envuelta en algo, hace parir por 
que atrae como piedra imán. La otra es que aprovecha para restañar la 
sangre que sale de las narices. En mucha estima están acá estas piedras 
(Viaje a Oriente 48: 5).

No contento con ello, fray Diego completó su envío con más prodigios sana-
dores. Nótese la credulidad en dichos procedimientos, que en ocasiones rayaban 
con la magia blanca:

Así mismo os envío dos granos de sal de los que en este desierto nas-
cen. E en aquella forma mesma que por ellos veréis nacen naturalmente 
et llámase acá la sal de la Virgen María. E tiene esta virtud: que cuando 
el niño o criatura es de tres o cuatro meses, echando en una salsera un 
poco de aceite et rallando en él un poco desta sal, alcoholándola con 
aquel aceite algunas veces, dicen que en su vida habrá mal de ojos. Esto 
está acá por evangelio et por cosa muy probada (Viaje a Oriente 48: 6).

Llegado a Alejandría, fray Diego dio testimonio sobre «la cárcel de santa Ca-
talina et dos columnas grandes a do estaban las ruedas» (Viaje a Oriente 49: 4), ya 
que según la tradición dicha santa fue martirizada con el mecanismo de la rueda, 
donde se trituraban huesos y articulaciones. Posteriormente, le tocaría el martirio 
a otro santo: «Vi más la calle grande que dije por do llevaron a san Marcos a mar-
tirizar e vi la piedra sobre que le cortaron la cabeza, según fama» (Viaje a Oriente 
49: 4). Precisamente fue en Alejandría donde fray Diego encontró mensajero para 
su carta y reliquias:

Hay en ella mucha especiería et mucha caña fístola que nasce allí; 
por un ducado comprará uno tanta cuanta pudiera llevar a cuestas. Si 
tuviese mensajero cierto, no era mucho enviaros un arca della; mas 
Dios me es testigo que esto que agora envío lo envío como a perdido. 
Verdad es que el mercader de Cáliz que lo lleva es singular hombre et 



juan miguel araya corraliza72

Etiópicas. Revista de letras renacentistas, 17 (2021), pp. 59-74. 
ISSN: 1698-698X. http://uhu.es/revista.etiopicas/

muy honrado, et llámase Marco Salvadó (otros le llaman Salvador), él 
me prometió enviarlo a Sevilla o a San Jerónimo de Sevilla, porque de 
allí iba a Guadalupe. ¡Plega a Dios que así sea! (Viaje a Oriente 49: 4).

Como hemos visto, todos estos lugares se convirtieron en objetos sagrados 
que atraían a los peregrinos, sin duda convencidos de que se trataba del espacio 
geográfico indicado para obtener el favor divino, ya fuera mediante Jesucristo o 
mediante los santos. En ese sentido, la proximidad con la Tierra Santa era garante 
de dicha intervención milagrosa, debido a su riqueza en reliquias y por tanto, su 
consagración devota. En el caso de los santos, aunque de menor rango divino, 
contaban con el fervor popular al compartir una misma naturaleza humana, por 
lo que eran considerados como intercesores favorables ante la divinidad. Ello 
explica la devoción hacia sus reliquias, vestigios palpables de su paso por nuestro 
mundo y vehículo conductor hacia la perfección espiritual, pero también mila-
grosa cura y remedio de enfermedades. Si el cuerpo del santo mostraba extraor-
dinarios signos de incorruptibilidad, aumentaba el halo milagroso que envolvía 
su espacio sepulcral, aunque como hemos visto en el caso de santa Elena, no era 
condición indispensable para su veneración.

También ha quedado recogido cómo en ocasiones los objetos menos suscepti-
bles de ser considerados como reliquias, adquirían tal condición desde un punto 
de vista espiritual por el papel que jugaron en la vida o muerte del santo en 
cuestión. De modo que fue el fervor popular, como menciona Geary, el agente 
responsable de sobredimensionar su valor: 

The relics themselves, physical remains of saints, are essentially passive and neu-
tral, and hence not of primary importance to historians. It is the individuals who 
came into contact with these objects, giving them value and assimilating them into 
their history, who are the proper subject of historical inquiry. (Geary, 1990: 3)

Efectivamente, el valor que tenga una reliquia será el que determine el colecti-
vo de fieles que necesite de su valor taumatúrgico para vincular la esencia divina 
a su realidad, y para ello se buscaba la estadía física del santo, que con su contacto 
hacía el milagro propicio. Eran la fe y la devoción, sustentadas en un acuerdo co-
lectivo, las que dotaban al objeto de dimensión divina y, de este modo, la acción 
del santo permanecía activa entre los vivos. El hecho de que existiera toda una 
geografía destinada a tal fin favorecía la aparición de acciones devotas, tales como 
romerías y rituales que buscaban afianzar el contacto con lo divino.



fray diego y las reliquias. inventario de un viaje a tierra santa 73

Etiópicas. Revista de letras renacentistas, 17 (2021), pp. 59-74. 
ISSN: 1698-698X. http://uhu.es/revista.etiopicas/

Baranda Leturio, Nieves (2001): «Materia para 
el espíritu. Tierra Santa, gran reliquia de 
las peregrinaciones», Via Spiritus,   8, pp. 
7-29.

Barrionuevo, Jerónimo de (1996): Avisos del 
Madrid de los Austrias y otras noticias, Ma-
drid, Castalia.

Bermejo Barrera, José Carlos (1996): Grecia 
Arcaica: la mitología, Madrid, Akal.

Bouza Álvarez, José Luis (1990): Religiosidad 
contrarreformista y cultura simbólica del Barro-
co, Madrid, CSIC.

Calvin, Jean (2018): A treatise on relics, Frank-
furt, Outlook Verlag.

Castellanos,  Santiago (1996): «Las reliquias de 
santos y su papel social. Cohesión comu-
nitaria y control episcopal en Hispania (ss. 
v-vii)», Polis. Revista de ideas y formas polí-
ticas de la Antigüedad, 8, pp. 5-21.

Castillo Pascual, María José (2000): «Las pro-
piedades de los dioses: los loca sacra», Iberia: 
Revista de la Antigüedad, 3, pp. 83-109.

Cesárea, Eusebio (2016):  Vida de Constanti-
no, Madrid,  Gredos.

De Valdés, Alfonso (2011): Diálogo de las co-
sas acaecidas en Roma, Biblioteca Vir-
tual Miguel de Cervantes, http://www.
cervantesvirtual.com/obra-visor/dia-
logo-de-las-cosas-acaecidas-en-ro-
ma--0/html/fede2498-82b1-11df-acc7-
002185ce6064_2.html.

Delehaye, Hippolyte (1930): «Loca sanc-
torum», Analecta Bollandiana, 48, pp. 5-64.

Dotor Municio, Ángel (1970): Mujeres célebres. 
Figuras de la Historia a las que un destino 
excepcional hizo fulgurar en un mundo avasa-
llado por los hombres, Barcelona, Bruguera.

Elvira Barba, Miguel Ángel (2008): Arte y 

mito: manual de iconografía clásica, Madrid, 
Silex Ediciones.

Falque Rey, Emma (2000): «El llamado «Pri-
vilegio de los votos», fuente del Chroni-
con Mundi de Lucas de Tuy», Habis, 33, pp. 
573-577.

Fernández Conde, Javier (1982):  «Religio-
sidad popular y piedad culta», en AA. 
VV., Historia de la Iglesia en España, Madrid 
Editorial, Biblioteca de Autores Cristianos.

Fernández Marcos, Natalio (1983):  «Vidas 
de los profetas», en A. Díez Macho (ed.), 
Apócrifos del Antiguo Testamento II,   Ma-
drid, Ediciones Cristiandad.

Fernández Montaña, José (1982): Más luz de 
verdad histórica sobre Felipe II el Prudente, 
Madrid,  Librería Católica de D. Gregorio 
del Amo.

García de la Borbolla, Ángeles (2001): «La 
materialidad eterna de los santos sepul-
cros, reliquias y peregrinaciones en la ha-
giografía castellano-leonesa (siglo xiii)», 
Medievalismo. Boletín de la Sociedad Españo-
la de Estudios Medievales, 11, pp. 9-31.

— (1999-2000): «El Universo de lo maravi-
lloso en la hagiografía castellana», Boletín 
de la Real Academia de Buenas Letras de Bar-
celona, 47, pp. 335-351.

García Iglesia, Luis (1986-1987): «Las pere-
grinaciones en la Antigüedad», Cuadernos 
de prehistoria y arqueología, 13-14, pp. 301-
311.

Geary, Patrick J. (1990): Furta Sacra: Thefts of 
Relics in the Central Middle Ages, Princeton, 
Princeton University Press

Hermann-Mascard, Nicole (1975): Les reliques 
des saints: formation coutumière d’un droit, 
París, Klincksieck.

BIBLIOGRAFÍA CITADA



juan miguel araya corraliza74

Etiópicas. Revista de letras renacentistas, 17 (2021), pp. 59-74. 
ISSN: 1698-698X. http://uhu.es/revista.etiopicas/

Nieremberg, Juan Eusebio (1891): Varones 
ilustres de la Compañía de Jesús, 7, Bilbao, 
Administración de «El mensajero del Co-
razón de Jesús».

Marini, Saverio (1788): Memorie di S. Barbara, 
vergine e martire di Scandriglia detta di Nico-
media, Fuligno.

Martín Ansón, María Luisa (1996): «Impor-
tancia de las reliquias y tipología de relica-
rios en el Camino de Santiago en España», 
Anales de historia del arte, 4, pp. 793 - 804.

Molina Molina, Ángel Luis (2015): «El cul-
to a las reliquias y las peregrinaciones al 
santuario de la Vera Cruz de Caravaca», 
Murgetana, 103, pp. 9-34.

Muñoz Iglesias, Salvador (1989): Lo religioso 

en El Quijote, Toledo, Estudio Teológico 
de San Ildefonso, Seminario Conciliar.

Oursel, Raymond (1963): Les pèlerins du Mo-
yen Age: les hommes, les chemins, les sanctuai-
res, París, Fayard.

Pietri, Luce (1990): «Loca sancta: la géographie 
de la sainteté dans l’hagiographie gauloise 
IV-VI», en Luoghi sacri e spazi della santitá, 
Turín, Rosenberg e Sellier, Coll. Sacro/
Santo, pp. 23-35.

Snoek, Godefridus J. C. (1995): Medieval Piety 
from Relics to the Eucharist: A Process of Mu-
tual Interaction, Leiden, Brill. 

Tragan, Pius-Ramón (2008): Los evangelios 
apócrifos: origen-carácter-valor, Estella, Edito-
rial Verbo Divino.


