REvISTA ONOBA
2019, N° 07, 193-236

ISSN: 2340-3047
http://dx.doi.org/10.33776/onoba.v7i0.3464

DIVERSIDAD EN LA DISTANCIA. IMAGENES ROMANAS DE
DIVINIDADES EN EL OCCIDENTE HISPANO

Diversity in the distance. Roman divine imagery

Aceptado: 29/05/2019
Publicado: 05/07/2019

Recibido: 08/10/2018
Revisado: 25/03/2019

in the hispanic west

THOMAS G. SCHATTNER
Instituto Arqueolégico Aleman de Madrid

RESUMEN

La recopilacién de las imagenes de las divinida-
des del occidente hispanico de indole indigena ofre-
cen un panorama heterogéneo. Al lado de represen-
taciones como el Endovélico o los demonios de Rio
Tinto, también se encuentra el dios herrero de Vilar
de Perdizes o las creaciones singulares como el asi
llamado Vestio Alonieco. Con ello queda manifes-
tado que el impulso mediterraneo para la creacion
de imagenes de divinidades fue acogido de manera
distinta y llevé a soluciones diferentes. Su distancia
hacia el modelo de la urbs queda pertinente. Pero
los monumentos documentan asimismo los inicios
de un desarrollo propio en Hispania, que, sin em-
bargo, no acaba imponiéndose a las imagenes de in-
dole greco-romano y por tanto no conduce a un ca-
non propio del occidente indo-europeo hispanico.
El ejemplo de Aelio Fronto de Munigua muestra
que la iniciativa para la creacién de esas imagenes
de indole indigena provenia del ambito privado.
Esa iniciativa se ha podido caracterizar dependien-
do de la posicion social, del grado de cultura, de su
procedencia —si es de la capital Augusta Emerita o
de la provincia profunda- como muy heterogénea.

PALABRAS CLAVE
Divinidades indigenas; Occidente hispanico.

SUMMARY

The compilation of the images of the native-
-influenced gods of the Hispanic West leads to a
heterogeneous picture. Besides the images that are
clearly based on Greco-Roman models such as the
Endovellicus or the demons from Rio Tinto there
are others that stand in the Celtic-Roman tradition
such as the blacksmith-god of Vilar de Perdizes or
autochthonous creations such as the so-called Ves-
tius Aloniecus. Thus, the Mediterranean impetus
for the creation of divine images was adopted in
different ways and led to different solutions. Their
distance to the Roman model is evident. Never-
theless, the studied monuments do indeed docu-
ment the beginnings of an independent develop-
ment in Hispania, which in a long-term perspec-
tive did not prevail against the background of the
Roman models, however, and consequently did not
lead to a common canon of divine imagery in the
Indo-European West of Hispania. The example of
Aelius Fronto in Munigua shows clearly that the
initiative for the installation of indigenous gods
came only by order of the private sphere. Also for
this reason it proves to be quite heterogeneous by
nature due to the respective social position, level of
education and origin - from the provincial capital
Augusta Emerita or from the hinterland.

KEY WORDS
Native-influenced; Gods; Western Hispania.

thomas.schattner(@dainst.de

193



194 DIVERSIDAD EN LA DISTANCIA. IMAGENES ROMANAS DE DIVINIDADES EN EL OCCIDENTE HISPANO

PREAMBULO

Como muy bien ilustra en el catalogo actualiza-
do el sugerente subtitulo «A arte do quotidiano», de
Luis Jorge Gongalves!, es cierto que en la estatuaria
romana del Occidente hispano estan representados
todos los géneros: esculturas de bulto redondo y re-
lieves, sarcofagos y escultura arquitecténica®. No
obstante, su nimero es reducido y en la mayoria de
los casos las piezas estin mal conservadas; a menu-
do son de pequefio formato y no siempre de mar-
mol. Dentro de la categoria de bulto redondo hay
retratos, estatuas honorificas, esculturas de anima-
les y figuras ideales. Tampoco faltan esculturas de
los antiguos dioses grecorromanos, la mayoria de
Venus, pero también de Asclepio, Cupido y Eros,
Harpocrates y Apolo, Minerva, Marte y Dioniso,
Ménades, Sileno, Fortuna y Hércules. La iconogra-
tia responde al canon grecorromano habitual. Como
ejemplo se remite a la musa Melpémene que se con-
serva en el teatro de Olisipo (Lisboa) (figura 1). En
cuanto productos tipicos del arte romano, se colo-
caban casi arbitrariamente tanto en templos y tea-
tros como en santuarios y villas®. Estas obras docu-
mentan la existencia de imagenes de las divinidades
grecorromanas al estilo de Roma. Desde la época
julio-claudia, el tipo y la forma pertenecen a la de-
coracion habitual de las ciudades romanas, respon-
diendo al estandar tal como se conoce en las pro-
vincias del imperio romano. Las referencias a im-
portaciones son escasas; tan solo estan documenta-
das en Augusta Emerita, la capital de la provincia
de Lusitania*. La gran mayoria de las imagenes de
deidades que se han conservado se esculpieron in
situ siguiendo la iconografia romana convencional.
Un mapa de distribucién de los hallazgos mostraria

1 Gongalves, 2007; resumen anterior en CSIR Portu-
gal 1990. - De un modo general agradezco a mis colegas y
amigos Michael Blech (Bad Krozingen) y Aquilino Delgado
Dominguez (Rio Tinto) sus consejos y sugerencias.

2 En el presente articulo se entiende por occidente his-
pano sobre todo la parte occidental de la Peninsula ibérica,
que hoy ocupan Portugal y Galicia. Este territorio perte-
nece a la ampliacion del oeste que la indogermanistica ha
realizado basandose en criterios lingiiisticos, v. al respecto
Untermann, 1961 y Untermann, 1975, 77 mapa 4. Si los cri-
terios lingiiisticos se sustituyen por criterios arqueologicos,
se obtiene un cuadro diferente, v. Schattner, 2015.

3 Kunze, 2008, 106 s.

4 Trillmich, 1990, 316, lam. 29. En Augusta Emeri-
ta se ha documentado la existencia de un taller que trabajé
también en la construccion de grandes obras romanas de la
casa imperial en Leptis Magna, Cerveteri, Baiae, etc., v.

Trillmich, 1994, 85.

REevista OnoBa, 2019, N2 07

Fig. 1. Lisboa, teatro romano. Relieve de la musa Melpé-
mene. (Fig. 1 Inst.-Neg. DAI Madrid R 171-68-4 (Frie-
drich))

notablemente menor al norte. De hecho, el valle flu-
vial puede considerarse una frontera cultural®. Se-
gﬁn la interpretacién usual, nos encontramos ante
un arte romano—provincial, entendido como un
arte que se practicaba en las provincias del imperio
sobre la base de modelos de Roma y sus manifesta-
ciones iconogréﬁcas, pero que al mismo tiempo to-
maba en consideracion y ponia en valor el propio
concepto de lo provincial tanto en el ambito puabli-
co como privado®.

Junto a estas creaciones del arte provincial ro-
mano, el Occidente hispano produjo también otras
esculturas exentas o en relieve que formalmente
podrian adscribirse sin mas al canon grecorromano.

5 Schattner, 2015.

6 Definicién segin Balil Illana, 1960, 108, de acuerdo
con Vedder, 2001, 11; Fischer, 2001; Fischer, 2010. Sobre es-
tatuas importadas o griegas en Hispania en general, v. Roda,

1990 y Rodriguez Oliva, 1996, 15.

http://dx.doi.org/10.33776/onoba.v7i0.3464



TrHoMAS G. SCHATTNER 195

No obstante, por su iconografia, sus inscripciones
y/o el contexto arqueolégico pueden calificarse, con
motivos fundados, como imagenes de divinidades
y, atendiendo a su datacién, romanas, a pesar de
que con frecuencia tienen nombres locales. El nua-
mero de obras de estas caracteristicas es escaso’. La
investigacion esta de acuerdo en que, en este caso, la
creatividad artistica local se vio sumida en un con-
flicto provocado por la presion de la escultura ro-
mana que desembocé en soluciones propias. Aten-
diendo a las caracteristicas que esporadicamente se
intuyen como foraneas, estas obras destacan por su
caracter especificamente autoctono. Con todo, y de
acuerdo con la definicion precedente, estas escul-
turas deben considerarse también romano-provin-
ciales, ya que la definicion debe interpretarse ante
todo de manera cronoldgica, lo que en el contexto
que nos ocupa afecta a la estatuaria creada durante
el periodo de tiempo en el que Roma estuvo presen-
te en las provincias, incluyendo por tanto no solo
en desviaciones estilisticas, sino también temati-
cas®. En el presente articulo se estudiaran en detalle
las imagenes de divinidades que se diferencian de
las citadas al principio en que no siguen necesaria-
mente modelos romanos, sino que reflejan ideas
regionales propias, y en las que las diferencias en
la representacion quiza obedezcan a una conciencia
prerromana y a una tradicién mas antigua. El en-
foque elegido es la identificacién del problema con
ayuda de ejemplos practicos capaces de poner de
manifiesto, de un lado, la cercania y, de otro lado,
tanto la distancia en cuanto al contenido como la
distancia formal frente al arte romano.

La presencia del arte romano provincial en los
dos grupos de monumentos citados’, es un fenoéme-
no que se da también en otras provincias del Impe-
rio romano, por ejemplo en Germania. La tendencia
general apunta a que la corriente basada en modelos
romanos acabé imponiéndose a lo largo del tiempo.

7 Bouza Brey, 1944, 206; Cerrillo y Cruz, 1993, 170. El
naumero de ejemplos comentados en este articulo se acerca
bastante a los monumentos que se conservan en la actuali-
dad. J. de Alarcio ha relacionado el escaso numero con la
afirmacién tan a menudo repetida de Estrabén de que los
galaicos eran ateos (I11, 4,16) y por eso no tenian templos ni
dioses con figura humana (Alarcio, 1974, 91).

8 Ledn Alonso, 1981, 347; Cerrillo y Cruz, 1993, 163;
Rodriguez Oliva, 1996; 14; Rodriguez Oliva, 1998, 323.

9 Asi opind ya Balil Illana, 1960, 107-119; Leén Alon-
so, 1981,347 («dualidad de corrientes artisticas»); Rodriguez
Oliva, 1996, 14; y Rodriguez Oliva, 1998, 323 («lenguaje ar-
tistico bilingﬁe»{

http://dx.doi.org/10.33776/onoba.v7i0.3464

Ambas corrientes coexistieron en la época imperial
temprana', si bien en Hispania se produjo un des-
fase cronolégico segun la parte del territorio de que
se tratara, debido al distinto grado de romanizacién
artistica, concepto que en este caso debe entenderse
en sentido estricto!.

Al analizar cada una de las obras, intentaremos
averiguar los motivos que llevaron a realizar un mo-
numento en un lenguaje formal u otro. Asimismo,
atendiendo a las peculiaridades de la obra, se estu-
diara la cercania formal con alguno de los circulos
artisticos prerromanos y, por ultimo, se abordara
la relacién con la divinidad y el fundamento de la
datacién.

En lo que atafie al planteamiento, el Occiden-
te hispano al norte del Tajo constituye un campo
de investigacion idéneo, ya que entrd en estrecho
contacto directo con la cultura romana y sus ima-
genes bastante tarde, una vez finalizadas las guerras
cantabras (26-19 a. C.)"2. Por este motivo, en Oc-
cidente se mantuvieron las tradiciones autdctonas
de forma notablemente mas clara hasta la época
imperial®. Por el contrario, en el este hispano, que
entr6 enseguida en contacto con el mundo roma-
no, siendo una de sus manifestaciones la adopcion
del latin como lengua hablada y escrita™, el proce-
so de romanizaciéon comenzé muy pronto. De ahi
que los habitantes indigenas de esta zona utilizaran
nombres de dioses romanos cuando algin tiempo
después empezaron a escribirlos en los monumen-
tos, casi siempre aras funerarias o votivas. De hecho,
apenas se conoce algin nombre de los antiguos dio-
ses ibéricos®. En el oeste, en cambio, los nombres de
las divinidades locales seguian utilizandose cuando
en el curso del sigloId. C. —siguiendo la moda roma-

10 Cardozo, 1973,158, en cambio, parte de un orden cro-
noldgico y defiende que la escultura de Roma reemplazé a
una escultura mas antigua con rasgos indigenas.

11 Por ejemplo, en la Bética en la época republicana tar-
dia: Leon Alonso, 1981, 347; Rodriguez Oliva, 1996, 14. O en
Gallaecia ya entrada la época imperial, v. Acufia Castroviejo
y Rodriguez Garcia, 2000, 197.

12 Resumen de las distintas tradiciones prerromanas en
la plastica y la escultura de Occidente en Cerrillo y Cruz
1993, 160-164.

13 Schattner 2013a, 393 s.

14 Resumen en Beltran Lloris, 1995 y Beltran Lloris
2012.

15 Dea Caelestis: Rodriguez Oliva, 1996, 17 s. Fig. 3;
Rodriguez Oliva, 1998, 322; Gonzalez Alcalde, 1997, 332;
Betatun: Corzo Pérez, Pastor Mufioz y Stylow 2007. So-
bre los nombres de los dioses ibéricos, recientemente Vidal,
2016.

REvista OnoBa, 2019, N2 07



196

na'*- se impuso cada vez mas la tendencia a rotular
los monumentos con inscripciones como forma de
expresion”, lo que explica que se conservan cente-
nares. Junto a los nombres de los dioses, en algunos
monumentos se reproducian también escenas que,
de acuerdo con el uso de la escritura, cronologica-
mente pertenecen a la época imperial, ya que dicho
uso marca un terminus post quem en el Occidente
hispano, sobre todo en el noroeste®. Esta datacion
deja claro que las imagenes en cuestion pertenecen
a divinidades de la época romana.

El problema ha sido estudiado de diversa forma
desde el punto de vista regional. Precisamente, los
monumentos occidentales han sido descritos apli-
cando este criterio”. Los ejemplos que constituyen
el centro del presente estudio proceden de Louri-

DIVERSIDAD EN LA DISTANCIA. IMAGENES ROMANAS DE DIVINIDADES EN EL OCCIDENTE HISPANO

cripciones de los monumentos estudiados®. En la
tabla 1 se recogen los monumentos mencionados.
La seleccién pone de manifiesto tanto la difusion
geografica del fenémeno en la totalidad del Occi-
dente hispano (figura 2), como la extensién de las
posibilidades de combinacién en lo que atafie a los
nombres de las divinidades y la correspondiente re-
presentacién formal o motivica (tabla 1). En ella se
refleja claramente que para la creacion de la imagen
de cada una de las deidades existia otra combina-
cion posible, lo que, a su vez, daba lugar a un paisaje
artistico diferente. Como consecuencia de todo ello,
las representaciones de las divinidades del Occiden-
te hispano ofrecen una imagen en la que la distancia
respecto de la idea de Roma varia mas o menos en
unos casos que en otros.

NOMBRE — NOMBRE INDIGENA DE LA | NOMBRE  DE | NOMBRE DE LA DEIDAD
FORMAwLPAISAJE ARTISTICO DEIDAD LA DEIDAD EN | DESCONOCIDO
LATIN
indigena «galaico Vestius Aloniecus Dios herrero (¢Sucellus?)
indigena ibero-celta-romano Dis Pater
imagen grecorromana Endovellicus Demonios

Tab. 1. Posibilidades de combinacién de nombres y formas

zan/Vestius Aloniecus, Vilar de Perdizes/dios he-
rrero de nombre desconocido, Sio Miguel da Mota/
Endovellicus, Munigua/Dis Pater y Rio Tinto/
demonios sin nombre (figura 2). El hecho de que se
trate de dioses masculinos confirma la idea de que
en el Occidente hispano predominan con mucho las
divinidades masculinas, tal como reflejan las ins-

16 De hecho, la cultura romana era ante todo «une civi-
lisation d‘épigraphie»: Robert, 1961, 454 y MacMullen 1982,
233-246.

17 Schattner, 2019.

18 En el Occidente hispano, la escritura no se introdujo
hasta la época imperial, diferencidndose un primer impulso
en la época de Augusto, que tiene su reflejo en inscripciones
oficiales de Roma, y una segunda oleada en época flavia,
cuya mejor expresion se encuentra tanto en monumentos
privados como en aras funerarias y votivas, cf. Diaz y Diaz,
1983, 285 s.; Pereira Menaut, 1995, 293; y Schattner, 2019.

19 Peninsula ibérica: Balil Illana, 1960, 120-131; Balil
Illana, 1978; Balil Illana, 1979a; Balil Illana, 1979b; Balil Illa-
na, 1981; Balil Illana, 1982; Balil Illana, 1983. Sur de Espaiia/
Bética: Leon Alonso, 1981; Rodriguez Oliva, 1996. Extrema-
dura: Cerrillo y Cruz 1993. Lusitania meridional: Cardozo,
1973. Gallaecia: Acufia Castroviejo, 1974; Balil Illana, 1974;
y Calo Lourido, 1994.

REevista OnoBa, 2019, N2 07

De este modo, no solo tenemos ante los ojos la
asimilacion o, en su caso, el grado de integracion de
los modelos grecorromanos habituales, sino también
los de origen galaico, ibérico-romanos y quiza inclu-
so celtas?. Mientras que en los relieves de Lourizan y
Vilar de Perdizes se desconoce el contexto del hallaz-
go, no ocurre lo mismo con las imagenes exentas de
Sao Miguel da Mota, Munigua y Rio Tinto, cuyo

contexto se conoce muy bien e incluso puede des-

20 En el este hispano la situacion es la contraria, cf. Gusi
Jener 1997, 201; Schattner, 2013 a, 393. En el noroeste his-
pano se conocen las siguientes imagenes de divinidades fe-
meninas: estatuilla de una diosa de la fertilidad (Rodriguez
Colmenero 1991a, 157 y Rodriguez Colmenero 1993, 440 s.),
la llamada Venus de Sendim %Rodriguez Colmenero 1993,
442; Silva 2007, 425 5. n. 584 1am. 126,2; y Rodriguez Col-
menero, 1991b, 45 Fig. 53), la llamada Venus de Briteiros
(Cardozo, 1971, 143 n.° 84 y Rodriguez Colmenero, 1993,
444) y quiza una de las estatuas sedentes del entorno de
Orense (Rodriguez Colmenero, 1977, 325 s; y Rodriguez
Colmenero, 1993, 446-449).

21 Sucellus es celta, v. LIMC VII 2 (1994) 820 (Nagy).
En cuanto a esculturas exentas de caballos solos en santua-
rios se conocen ejemplos de yacimientos celtas; v. abajo el
capitulo sobre Dis Pater.

http://dx.doi.org/10.33776/onoba.v7i0.3464



TrHoMAS G. SCHATTNER

197

75 R e
7 J\/\%{ SR
;,L\ y 5. Mig elota
—— *5 E 1 C »
SRR

\ 7

Fig. 2. Localizacién de los monumentos estudiados en el presente articulo. (Fig. 2 DAI Madrid, montaje E. Puch

Ramirez)

cribirse en detalle. Con la excepcion del Sucellus de
Vilar de Perdizes, cuya imagen responde a la tradi-
cién iconografica habitual, muy difundida, por otra
parte, en las provincias septentrionales del imperio
romano, en los demds casos se trata probablemente
de imagenes singulares, es decir unicas, de las divini-
dades citadas. En el curso del analisis de los ejemplos
se demostrara si procede o no utilizar el concepto de
imagen de culto. De momento, nos ocuparemos de
los aspectos formales y dejaremos para mas adelante
las cuestiones conceptuales.

ICONOGRAFIA

Vestius Aloniecus de Lourizan (figura 3a y b)

El relieve del llamado Vestius Aloniecus proce-
de de Lourizan, provincia de Pontevedra (Galicia),
y se descubrié reutilizado en diferentes construc-

ciones, fuera de su contexto original??, por lo que

22 Bouza Brey, 1944, 204; Calo Lourido, 1991; Alfayé

http://dx.doi.org/10.33776/onoba.v7i0.3464

cabe clasificarlo como expolio o hallazgo disperso.
En las inmediaciones se encontraron tres aras voti-
vas; dos de ellas contenian sendas inscripciones de
la misma donante, Severa®, y el nombre de Vestius
Aloniecus?**, divinidad desconocida hasta ese mo-
mento, con el que desde entonces y hasta hoy en
dia se identifica el relieve con la imagen del dios®.

Villa, 2013, 193-195. La bibliografia mas antigua en Alfayé
Villa, 2013, 194, nota 10.

23 Tranoy, 1977, 225 afirma, citando ejemplos, que en
Galicia no era extrafio que con cierta periodicidad un mismo
donante dedicara dos o mas altares de tamafo y forma si-
milares. Blanco Freijeiro, 1962, 41, destaca la frecuencia del
nombre en las inscripciones del siglo IIT d. C.

24 Sobre las inscripciones CIRG 11, 107; IRG 111, 27; AE
1950, 22; CIRG II, 108; IRG III, 28; AE 1950, 23; Blazquez
Martinez, 1970, 67 s. Fig. 21. 22.

HEsp http://eda-bea.es/pub/list.
php?refpage=%2Fpub%2Fsearch_select.
php&quicksearch=Vestio+Alonieco (consulta del 11.8.2017).

25 Bouza Brey, 1944, 201-206, lam. 35-37; Carballo
1948, 18 s. Fig. 2; Lopez Cuevillas, 1951, 193; Lopez Cue-

REvista ONoBa, 2019, N© 07



198 DIVERSIDAD EN LA DISTANCIA. IMAGENES ROMANAS DE DIVINIDADES EN EL OCCIDENTE HISPANO

Fig. 3 a. b. Lourizan. Friso con la imagen del llamado
Vestius Aloniecus. (Fig. 3 a Patterson b D-DAI-MAD-
A-63-Z-3-2017-FER)

No obstante, la vinculacién de la inscripcion con la
imagen no es segura al cien por cien®, por lo que
atendiendo a motivos metodolégicos se sitta bajo
reserva. Segﬁn parece, la investigacién acepta en
general la datacion en el siglo II d. C, que es la que
se menciona en la primera publicaciéon?; la calidad
de ejecucion del relieve no es muy buena.

villas, 1953, 371; Blazquez Martinez, 1962, 101; Blazquez
Martinez, 1975, 181 Fig. D en pag. 83; Lopez Monteagudo,
1977, 191 s.; Lopez Cuevillas, 1979, 473; Tranoy, 1981, 290
s.; Rodriguez Colmenero, 1993, 445; Calo Lourido, 1993/94,
97; Calo Lourido, 1994, 305-309 n° 43; Aratjo, 1999, 250
Fig. 1.

g26 Calo Lourido, 1994, 743.

27 Bouza Brey, 1944, 206. Tranoy, 1981, 291, se incli-
na por una datacién anterior en el siglo II/T a. C., mientras
Blazquez Martinez, 1975, 182, la sitda en el siglo ITI/III d.
C.

REvisTA ONOBA, 2019, N°© 07

El relieve muestra el torso de una figura mascu-
lina (figura 3 a. b) con los brazos y las manos ex-
tendidos lateralmente y los pulgares mirando ha-
cia abajo, de forma que el dorso de las manos esta
vuelto hacia el espectador®. La figura tiene barba y
una densa cabellera, de la que a la altura de la frente
sobresalen dos protuberancias corniformes que se
van afilando hacia los extremos. Asimismo, tiene
la boca muy abierta. Desde un punto de vista pura-
mente tebrico podria pensarse en la posibilidad de
que el relieve tuviera una parte inferior y la figura
se mostrara de cuerpo entero o donde figurara una
inscripcion. Por motivos técnicos puede excluirse
semejante posibilidad®. Tal como revela la autopsia,
el estado del acabado de la superficie es el mismo
tanto en la parte inferior y en los demas lados como
en la cara visible, es decir, la parte inferior no fue
alisada expresamente®. Por ello, no procede sacar
otras conclusiones. Las medidas sugieren la iden-
tificacion con un friso (tabla 2)¥, en analogia con
el friso de Frende (Baido, Portugal), del que se han
conservado tres planchas®. La observacion de estas
piezas permite sacar la conclusién de que ambos fri-
sos debieron pertenecer a monumentos de tamafio
similar®. Por otra parte, esta adscripcioén a un friso
es tan solida, que la hipotesis que afirma que el relie-
ve de Lourizan sea un monumento independiente
y completo no parece plausible. Entre otras cosas,
falta el marco habitual, construido, por ejemplo, a
base de perfiles, como tienen en general los monu-
mentos de piedra exentos, como estelas o lapidas
funerarias®*. En el friso del que presuntamente for-

28 Loépez Cuevillas, 1953, 371 (“brazos. . .retorcidos”);
Bléz)quez Martinez, 1957, 42 (“palmas de las manos vuel-
tas”).

29 Construcciones semejantes se conocen, por ejemplo,
de las estatuas sedentes exentas en las que el tronco se ha
esculpido en un bloque y la parte inferior del cuerpo, en
otro bloque; v., p. ej., la estatua sedente de Livia en el Museo
Arqueolégico Nacional de Madrid, v. Ruiz-Nicoli, 2009,
304, lam. 32.

30 En este punto deseo expresar mi gratitud al director
del Museo de Pontevedra, Carlos Valle, y también al conser-
vador Antonio de la Pefia Santos por haber dado su consen-
timiento para ver, dibujar y fotografiar la pieza.

31 Las medidas han sido tomadas para Lourizan de Bouza
Brey, 1944, 204; para Frende de CSIR Portugal 52 n.? 145.

32 CSIR Portugal 52, n® 145; Gongalves, 2007, 447-450
n? 231; recientemente, Schattner, 2012, 411 s., Fig. 5.

33 La posibilidad de que pertenezcan al mismo monu-
mento puede excluirse dada la distancia de mas de 250 km
entre Frende y Lourizan.

34 Los catalogos del CSIR Portugal o Gongalves, 2007,

http://dx.doi.org/10.33776/onoba.v7i0.3464



THoMAS G. SCHATTNER 199

maba parte el relieve, éste ocuparia con gran certeza
un puesto central. Prueba de ello es la imagen fron-
tal, a cuyos lados se situarian probablemente otras
escenas. En cualquier caso, en el mencionado relieve
de Frende, las figuras que representan un baile, una
“escena de combate™ y una procesién de animales
se muestran de perfil; tan solo la figura sentada en el
suelo tiene el torso girado de frente. Estamos ante el
motivo de Sileno ebrio levantado por sus compaie-
ros, es decir ante una escena mitologica®.

Si se tratara de un friso, {dénde estaria situa-
do? En el noroeste hispano, los edificios decorados
con esculturas son muy escasos. No obstante, en
el Monte Mozinho, proximo a la ciudad de Pena-
fiel (Portugal), existié una pequefia construccién,
de la que solo se conservan los cimientos de plan-
ta rectangular de 3 x 2,6 m¥, que evidentemente
tuvo que estar profusamente decorada con escul-
turas®. El edificio, construido enteramente en gra-
nito local, esta datado en el siglo I d. C* y en ¢él
se han encontrado tres cabezas de bulto redondo,
fragmentos de un cuerpo (mano y pie), un torso
masculino desnudo, varios fragmentos grandes de
la estatua de un caballo (entre ellos, la cabeza y un
casco delantero) con su pedestal y el arranque de
las patas traseras, asi como un relieve de dos caras
(pescador/ figura femenina con tunica, medidas en
tabla 2), una cabeza en relieve, distintos elementos
arquitectonicos y fragmentos de columnas acana-
ladas*. De momento no se ha publicado todavia

asi lo demuestran.

35 Hasta ahora, la escena se ha interpretado como una
lucha. Tranoy, 1981, 354, presumi6 un combate en el con-
texto de juegos funerarios; De Souza, en CSIR Portugal
52 n° 145, pens6 en una lucha entre gladiadores. De Matos
1995, 86 5. n® 39, en una gigantomaquia, lo mismo Ribei-
ro, 2002a, 375, n® 23; Gongalves, 2007, 450, n°® 231, en un
combate ritual.

36 Véase el paralelismo directo con un ejemplar descu-
bierto en Juliobona/Lillebonne, localidad situada al norte de
la Galia (Espérandieu, 1911, 198 s., n° 3115).

37 La excavacién data de 1943 y fue realizada por E.
Ferreira de Sousa. Sin embargo, de la excavacién solo exis-
ten informes preliminares, la publicacion definitiva nunca
ha visto la luz (Soeiro, 1984, 259). En 1974 se realiz6 una
nueva excavacion exactamente en el mismo lugar y, hasta
ahora, ha sido la mas fructifera en cuanto a hallazgos, v.
Almeida, 1974, 6. 9.

38 Soeiro, 1998, 15.

39 Almeida, 1974, 29.

40 Almeida, 1974, 30-34; Soeiro, 1984, 262; Carvalho,
1993/94, 75 s. n.% 22-24; Soeiro, 1998, 29; Kobusch, 2014,
185.

http://dx.doi.org/10.33776/onoba.v7i0.3464

ninguna reconstruccion cientifica del edificio que
incluya los elementos escultéricos. De otra parte,
cabe plantearse la pregunta de si todas las escultu-
ras pertenecen realmente a dicho edificio y cual
seria su emplazamiento‘“, en el interior o en su en-
torno inmediato. Esta pregunta incide a su vez en
el problema de que en el castro de Monte Mozinho
no se han identificado hasta ahora otros edificios
que hubieran podido ofrecer un marco arquitec-
tonico adecuado para colocar las esculturas*2. De
ahi que la funcién de la construccién rectangular
CVII*®, que anteriormente se consideraba un tem-
plo por su emplazamiento elevado (podio), aho-
ra se ponga en duda**. Tampoco esta claro el uso
dado al edificio pequefio que ocupa nuestra aten-
cion. En un primer momento se interpreté como
una construccion funeraria, de la que existe una
reconstruccion esquematica*®, pero posteriormen-
te ese uso se puso en tela de juicio porque en las
inmediaciones se descubrieron viviendas de dis-
tintas épocas*, y la coexistencia de zonas residen-
ciales y tumbas era, en general, incompatible*.
Por esta razén, en la actualidad se habla de un
monumento para la glorificacién de la soberania
romana*$, es decir, de un monumento de caracter
principalmente politico, que por extrafia logica
estaria fuera de la ciudad, delante de la puerta de
acceso principal®. En cuanto a la pregunta plan-
teada con anterioridad, la pequefia construccion
del Monte Mozinho -en la reconstruccién de que
se trate— demuestra la existencia de edificios en el
noroeste hispano que podrian haber estado deco-

41 Kobusch, 2014, 185. Como argumento en su favor,
Almeida, 1974, 30, remite al granito usado tanto en el edi-
ficio como en las esculturas, que es idéntico en ambos casos.

42 Soeiro, 1984, 266.

43 Almeida, 1980.

44 Soeiro, 1998, 38.

45 Almeida, 1974, 31, Fig. 11; Soeiro, 1984, 266, Fig. 125;
Alarcio, 1988, 27, n® 466; Kobusch, 2014, 48, 184 cat. 10
supl. 9.

46 Almeida, 1974, 6. 9. Seglin esta teoria, el edificio se
construyé encima de viviendas mds antiguas. Los edificios
de los alrededores visibles en el plano pertenecen, sin embar-
g0, a la época tardoantigua, v. Soeiro, 1984, 261.

47 Soeiro 1998, 27; Kobusch, 2014, 185, se muestra tam-
bién escéptico.

48 Soeiro 1998, 29: “...monumento dedicado a gloria e
poder de Roma”.

49 FEl edificio es tan interesante como enigmatico, los
problemas que plantea merecen un estudio exhaustivo que
debera hacerse en otro momento.

REvista OnoBa, 2019, N2 07



200

DIVERSIDAD EN LA DISTANCIA. IMAGENES ROMANAS DE DIVINIDADES EN EL OCCIDENTE HISPANO

Longitud | Altura Fondo/grosor del panel
cm cm cm

Frende 68a78 45248 |22a27

Lourizan 66 45 16

Monte Mozinho |? (roto) |>64 ?

Tab. 2. Comparacién de las medidas de los paneles de los frisos de Frende, Lourizan y Monte Mozinho

rados con relieves como el de Lourizan®. También
en el caso del friso de Frende, descubierto en el
contexto de una necrépolis tardoantigua, se pensé
en un monumento funerario, pero quizé se trate
de un templo®.

Fijémonos en la escena representada. Los relie-
ves con figuras de medio cuerpo son muy escasos
en el arte hispano noroccidental, conociéndose
muy pocos ejemplares. En primer lugar cabe citar
el nicho coronado por un frontén excavado en la
pared rocosa de Fonte do Idolo/necropohs de Bra-
cara Augusta (Portugal 2. Este relieve se encuen-
tra dentro de la tradicion de las lapidas funerarias
de nicho romanas con retrato, cuyo exponente his-
pano mas representativo se encuentra en la ciudad
de Augusta Emerita, capital de la Lusitania, lo que
ha sido observado y aceptado con razén desde hace
bastante tiempo®. En el ambito de los monumen-
tos romanos de la peninsula, las lapidas emeriten-
ses ocupan una posicién singular, ya que, como es
sabido, dependian directamente de modelos roma-
nos™. En este sentido, la representacién de figuras
de medio cuerpo, en cuanto motivo, podria estar
relacionada con Augusta Emerita, la capital de la
provincia, pero también con Roma y, con ello, con
el arte romano.

El hecho de que en los nichos de las lapidas eme-
ritenses se represente siempre al difunto y, a tenor

50 En la reconstruccién, Almeida, 1974, 32, y Carvalho
1993/94, 82, plantean el citado relieve de Monte Mozinho
(pescador/estatua femenina con tiinica) como parte de una
balaustrada basandose en la altura (v. tabla 2).

51 Resumen actualizado del estado de la investigacion
en Gongalves, 2007, 447-450, n® 231.

52 Resumen en Blech, 1993, 362 s.; Gongalves, 2007,
400-407 n.® 199; Garrido Elena, Mar y Martins 2008, 20-
25, Fig. 14. 16-19. 23. Otras imagenes de medio cuerpo en
una estela (¢funeraria?): Gongalves, 2007, 424, n° 212 pro-
cedente de Rigueiro dos Mouros/Montalegre (Portugal).

53 Tranoy, 1981; Garrido Elena, Mar y Martins 2008,
57. Otras representaciones, p. ej. de Tajo Montero, v. Blech,
1981; Alonso Rodriguez et al., 2014.

54 Vedder, 2001, 11; Trillmich, 2001, 21.

REevista OnoBa, 2019, N2 07

del nimero de ejemplares conservados procedentes
de la capital de la provincia, por analogia deberia
considerarse argumento suficiente para reconocer en
la figura esculpida en la roca de Fonte do Idolo al
difunto en cuestién, en este caso, el donante Celicus
Fronto, cuyo nombre aparece en una inscripciénss.
La escena representada en el timpano del frontén —
en este caso, una paloma y un martillo- resulta, sin
embargo, inusual en el contexto provincial. En las
lapidas emeritenses el timpano suele ser a menudo
demasiado pequefio, por lo que, en general, se deja
vacio o si hay espacio suficiente, se decora con un ro-
seton o un elemento similar®. En Italia y, sobre todo
en Roma, el timpano es notablemente mayor, por lo
que la decoracién escultorica es mas frecuente®.

En cuanto a la interpretacién tanto del nicho
como del retrato, Jorge de Alarcio ha aportado una
idea®, recogida y desarrollada por Alain Tranoy™.
Su hipétesis generé una dindmica propia y tuvo
también sus seguidores. La idea se basa en una se-
paracién conceptual arbitraria del personaje repre-
sentado en el nicho y las esculturas del timpano®.
De acuerdo con su teoria, Tranoy reconoce en la
figura humana al donante, mientras que la paloma
y el martillo del timpano los considera atributos no

55 Descifrado por primera vez por Blizquez Martinez,
1962, 196. Coinciden Tranoy, 1981, 283; da Silva, 1986, 297;
CSIR Portugal, 1990, 68; y Carvalho, 1992, 132. En contra
de ello y en favor de la representacion de una divinidad se
han manifestado Vasconcellos, 1905, 259; Alarcio, 1974, 94;
Alarcdo, 1988, 96; Rodriguez Colmenero, 2002, 27; Olivares
Pedrefio, 2002, 221 y recientemente Garrido Elena, Mar y
Martins 2008, 57. Una reciente exposicion recopilatoria de
la historia de la investigacion en Gongalves, 2007, 400-407,
n°199; Garrido Elena, Mar y Martins, 2008, 29-38.

56 El ara votiva de Valeria Avita, Vedder, 2001, 121, n®
cat. 2, lam. 25, decorado con una cabeza de carnero como
simbolo de los taurobolios, constituye una excepcion.

57 Recopilacion de los monumentos en Kleiner, 1987.

58 Alarcio, 1988, 96.

59 Tranoy, 1981, 283-285.

60 Olivares Pedrefio, 2002, 222-227; Garrido Elena,
Mar y Martins, 2008, 37.

http://dx.doi.org/10.33776/onoba.v7i0.3464



THoMAS G. SCHATTNER

del personaje representado en el relieve, sino de la
diosa Nabia, documentada epigraficamente en un
pequefio ara descubierto en las inmediaciones®!.
Esta teoria dio lugar a un intrincado entramado de
ideas que se fue complicando cada vez mas hasta
desembocar en correlaciones y transversalidades
aparentemente confusas entre las inscripciones y
las imagenes de las figuras representadas®.

En este contexto cabe recordar que en las lapidas
de Roma, la persona representada en el nicho era
siempre el difunto. En el timpano rara vez se repre-
sentaban objetos identificables como atributos. Con
todo, esta descripcion es valida solamente para un
reducido niimero de monumentos. Mucho mas fre-
cuente es el modelo en el que el frente estd ocupado en
su totalidad por la inscripcion, por lo que no queda
espacio para la figura del difunto, al que se representa
en el timpano en forma de prétomo, bien de medio
cuerpo o de cuerpo entero®. Heraldicamente, dos
palomas a ambos lados de un tripode con caracter de
atributo aparecen solamente en el timpano del ara de
Lucius Postumus Iulianus®. Esta singularidad es
claramente un indicio de la construccion del altar se-
glin un proyecto individual. En estos casos, las figuras
u objetos guardan claramente relacién con caracteris-
ticas o particularidades del difunto®. En el caso del
ara de Lucius Postumus Iulianus, los pajaros debie-
ron tener mucha importancia para él, ya que apare-
cen representados de forma distinta con mucha fre-
cuencia; segun la descripcion del catalogo, el motivo
de los pajaros aparece en no menos de 13 ocasiones®.
Incluso cuando se representan atributos relacionados
habitualmente con divinidades, éstos aluden a alguna
relacién del difunto con la divinidad de que se trate.
Asi, el carcaj y el arco, de un lado, y la cornucopia, la
antorcha, el remo y la rueda, de otro lado, son atribu-
tos de Diana y Fortuna, respectivamente, dos diosas
a cuyos atributos —en este caso indicados mediante
los objetos citados— se remiten la difunta Cornelia
Tyche 'y su hija Iulia®. No obstante, los atributos no
convierten a las representadas en diosas.

61 Recientemente Garrido Elena, Mar y Martins 2008,
25s., Fig. 22.

62 Exposicion resumida en Garrido Elena, Mar y Mar-
tins 2008, 33-38.

63 P. ¢j. Kleiner, 1987, lam. 60, n® 105. 106; 1am. 62, n°
111; 1am. 63, n® 112.

64 Kleiner, 1987, 175-177, n® 53, 1am. 33,2.

65 Kleiner, 1987, 29 s.

66 Kleiner, 1987, 176.

67 Kleiner, 1987, 253-256 n.° 113 1am. 63,3.

http://dx.doi.org/10.33776/onoba.v7i0.3464

201

~ En lo que atafie al relieve del nicho de Fonte do
Idolo, las explicaciones anteriores significan que
las aves y el martillo del timpano hacen referencia
tnicamente a Celicus Fronto, el donante®. La in-
terpretacién especifica de la paloma escapa a nues-
tro conocimiento. El motivo en si aparece también
en lapidas romanas, como ha quedado indicado. El
martillo remite a Celicus Fronto en cuanto cons-
tructor y donante, tal como reza la inscripcién:
CELICVS FECIT®, como ya supuso Vasconcellos™.

Otra figura de medio cuerpo es la conocida como
Herma de Seixabre”, si bien no sirve directamen-
te como elemento de comparacion de escultura de
bulto redondo, ya que es de tipo Jano y, por tanto,
pertenece a otro género escultérico.

Tomando en consideracion las reflexiones prece-
dentes, en el caso del relieve con la figura de Vestius
Aloniecus (figura 3 a. b) podemos decir lo siguiente
a modo de resultado intermedio:

* la imagen de medio cuerpo puede haber sido
tomada directa o indirectamente del arte fune-
rario hispano, en concreto del emeritense. En-
tre los hallazgos arqueolégicos no hay ninguna
fuente grafica, por ejemplo, frisos arquitect6-
nicos, que pudieran haber servido de modelos.

*en el acto de la recepcion debi6 producirse una
reinterpretacion en el sentido de que el busto
no representaba ya a la persona fallecida, sino
a una divinidad.

* en la composicién formal de la imagen de la
deidad se aplicaron ideas locales propias, tal
como se demostrara en lo que sigue.

Ahora bien, {de qué dios se trata? La investiga-
cion ha centrado la atencion desde el primer mo-
mento en las dos prolongaciones puntiagudas que
se han interpretado como cuernos’?, lo que le ha

68 Como muy acertadamente ha observado Blech, 1993,
362, la figura de pie representa a una mujer, que atendiendo
al cuerno de la abundancia solo puede tratarse de Fortuna.
Siguiendo a Colmenero, 2002, 27 (mas bibliografia), esta
figura se relaciona con el altar de Nabia. De ser asi, el dios
Tongoenabiagus careceria de imagen.

69 Garrido Elena, Mar y Martins 2008, 22, inscripcion
n? 2. Sus sucesores destacan la actividad constructora:...RE-
NOVARVNT, v. Garrido Elena, Mar y Martins 2008, 24,
inscripcion n® 6.

70 Vasconcellos, 1905, 261.

71 Gonzalez Ruibal, 2003, 163, Fig. 6. A este contexto
pertenece sin duda el llamado “monumento antropomorfo”
de Pueblanueva/Toledo, v. Abascal y Alféldy 2015, 145,
Fig. 134, que, sin embargo, no esta datado.

72 Blanco Freijeiro, 1949, 429-431.

REvista OnoBa, 2019, N2 07



202

llevado a equiparar la figura con diversos dioses del
pantedn grecorromano, en concreto, con Ares” y
con Cernunnos™. También, al revisar las imagenes
de los dioses provinciales romanos se aprecia que,
en algunos casos, las alas del pétaso de Mercurio pa-
recen cuernos’®, pensandose también en un Mercu-
rio psicopompo’®. Sin embargo, los cuernos no son
la Unica caracteristica destacable del llamado Ves-
tius Aloniecus. A ellos se afiaden la boca abierta y
los brazos extendidos con los dedos de las manos
separados. La combinacién de las prolongaciones
corniformes y el gesto que provoca la boca abier-
ta aparece también en el capitel de una pilastra de
Lausana (Suiza) que se interpreta como un demonio
(¢satiro?,¢Pan?)”’. Los brazos extendidos lateral-
mente con los dedos de las manos separados se dan
asimismo en las imagenes de Perseo-Andrémeda”
y en relieves metrologicos. Pero estos dos parale-
lismos no se sostienen. En estos dltimos, el motivo
aparece solamente en e jemplares griegos79, mientras
que en el otro ejemplo, la feminidad de Andrémeda
y su representacion encadenada hablan en contra
de la citada relacion®. Tampoco convence el ejem-
plo aportado a la discusion por F. Benoit®, esto es,
la figura representada en un ladrillo tardoantiguo
de Roussas (Drome)*: de un lado, porque se trata de
un jinete, que, en cuanto motivo, pertenece al cir-
culo de las representaciones de Epona y, por otro,
porque solo tiene una mano extendida, tratandose
por tanto de un gesto deictico con un significado
distinto.

Ninguna de las explicaciones aportadas hasta
ahora se ha detenido en las manos giradas con los
pulgares sefialando hacia abajo, que siguen sien-

73 Blanco Freijeiro, 1957, 516.

74 Blazquez Martinez, 1957, 42; Tranoy, 1981, 291.

75 Ejemplos: Espérandieu, Recueil VII (1918), 198 n®
5591; VIII 2 (1922), 86 5., n® 6009 (de Unterhambach). Sobre
las transformaciones de Mercurio en el contexto provincial
romano de la Galia v. Boucher, 1983, sobre todo 427, Fig.
16, y Marco Simén, 2003, 129, Fig. 5.

76 Benoit, 1959, 165, nota 134; Calo Lourido, 1991, 114;
Calo Lourido, 1993/94, 97; Calo Lourido, 1994, 743 s.

77 Espérandieu, Recueil VII (1918), 84, n® 5384; CSIR
Suiza, 2002, 68 s., n® 40 lam. 36 y frontispicio.

78 En el contexto provincial romano de la Galia s. Espé-
randieu, Recueil I(1907) 22, n°® 17 de Brigantio/Briangon.

79 Griego Wesenberg, 1975/76; Romano loppolo, 1967,
90, Fig. 1.

80 LIMC I, 1 (Zurich y Munich 1981),
(Schauenburg).

81 Benoit, 1959, 165, nota 134.

82 Benoit, 1954, 27-29, 1am. 1,2.

776-780

REevista OnoBa, 2019, N2 07

DIVERSIDAD EN LA DISTANCIA. IMAGENES ROMANAS DE DIVINIDADES EN EL OCCIDENTE HISPANO

do un enigma. La sin duda caricaturesca figura
evoca un demonio, lo que unido a la calidad de la
ejecucion hace innecesaria extender la busqueda
a ambitos elaborados del arte romano, tales como
imagenes teomorfas de gobernantes® o a otras re-
presentaciones de deidades, como Sol*. Mucho mas
prometedora parece en cambio la revisién de las es-
culturas ibéricas. El llamativo tamafio de las manos
del llamado Vestius apunta en esa direccion, pues
esa es precisamente una caracteristica de las esta-
tuillas ibéricas®. Los brazos y las manos extendidos
aparecen alli en conexién con las representaciones
de Potnia hippon; la diosa extiende los brazos (en
angulo) y las manos hacia los dos caballos*. Una
estatuilla de bronce de Sagunto presenta también
los cuernos tipicos de las imagenes de los satiros®,
apuntando asi a un sincretismo romano-ibérico que
habria podido influir asimismo en la creacion de la
figura de Vestius, si bien tampoco en este caso exis-
te un paralelismo convincente.

A modo de resumen cabe decir que la investi-
gacion ha puesto de manifiesto analogias y parale-
lismos puntuales que, cada uno por si mismo, ex-
plican, mds o menos, algunos detalles del llamado
Vestius Aloniecus y permiten adscribirlo al arte
romano provincial 0, en su caso, ibérico. Sin em-
bargo, la coincidencia no es total y en ello radica
la importancia del relieve, en el que el escultor puso
todo su empefio en representar una deidad, pero sin
recurrir a modelos preexistentes. Algunas férmu-
las y motivos se toman de la iconografia romana o
ibérica, tanto lejana como cercana, se combinan y,
en el caso concreto de la representacion del llamado
Vestius Aloniecus, se dotan de nuevo contenido.
De este modo surgen elementos innovadores, como
el dorso de las manos que se muestra al observador
con los pulgares hacia abajo. Se trata sin duda de un
proceso complejo que presupone conocimientos y

83 Resumen en Bergmann, 1998.

84 Atendiendo a las dos prolongaciones podria pensarse
en interpretar la figura representada como el dios Sol, pues
precisamente a Sol Invictus se le representa a menudo con
los brazos y las manos extendidos. Asi aparece, por ejemplo,
en una estatuilla del siglo II/III d. C. que se conserva en
Ginebra, v. LIMC IV 1, 600 n® 116 (Letta%.

85 Cf. las ilustraciones de Nicolini, 1977 y Garcia-Belli-
do, 2002/03, 227-240.

86 Maestro Zaldivar, 1989, 231 (Fig.). Muy similar tam-
bién la represenacion orante de una divinidad en un vaso
ibérico de Puerta de San José/Cartagena, v. Belén-Escacena
2002, 165, fig. 2.

87 Fernandez Uriel, 1998, 64 (Fig.).

http://dx.doi.org/10.33776/onoba.v7i0.3464



THoMAS G. SCHATTNER

destrezas, lo que sorprende atin mds ante la escasa
calidad de la ejecucion. Tal como muestra la este-
la funeraria del Auculus de Coria que se conserva
en el Museo de Caceres®®, también en la escultura
funeraria del Occidente hispano surgieron nuevas
formas en las que los brazos y las manos extendidos
se utilizaban como medio de expresion. En dicha
escultura sujetan por detrés la cabeza en relieve (del
difunto), produciendo la impresién de un abrazo.
Estas imagenes no tienen parangén ni mas explica-
cién y su caracter es eminentemente local. Vestius
Aloniecus es un dios local, que, de acuerdo con am-
bas inscripciones, solo era venerado en este lugar de
Lourizan.

Dios herrero de Vilar de Perdizes (figura 4)

En un relieve de Vilar de Perdizes (Montalegre/
Portugal) que se ha presentado recientemente se re-
presenta también la figura de una divinidad mascu-
lina, aparentemente desnuda, con un martillo como
atributo®. El relieve es muy plano. La figura esta
de pie con los brazos colgando y el 6rgano sexual
sobredimensionado. En la mano derecha porta un
martillo; no es posible reconocer si con la izquierda
sostenia otro objeto (¢tenazas?). Esta figura es la
unica entre las divinidades aqui estudiadas que se
representa con un atributo, que contribuye a iden-
tificarle en un primer momento como el Sucellus
hispano o Vulcanus; en cualquier caso, como un
dios herrero®. Cicerén coment6 ya la posibilidad de
confundir las figuras de estas dos deidades, pues, se-
gun escribi6, Vulcanus recibe un nombre diferente
en cada pais®. Este comentario se ve corroborado
por el hecho de que, en Hispania, a Sucellus se le
identifica habitualmente por otros atributos (ascia/
hacha de carpintero, maza, hacha doble) diferen-
tes del martillo habitual®?. Con todo, ni Sucellus
ni Vulcanus se representan a menudo en Hispa-
nia, al contrario de lo que sucede en las provincias
septentrionales del Imperio y en Italia, donde su

88 Cerrillo y Cruz 166 s., n® 5 lam. 4,1.

89 Silva, 2007, 425, n° 583, lam. 126,1. El dibujo parece
no representar la escultura con fidelidad. Por ejemplo, en él
se insinta una tunica que no se menciona en la descripcion.
En el original tampoco se identifica como tal la eyaculacion
que figura en la descripcion y en el dibujo.

90 V. Blazquez Martinez, 1975, 189 s., v. Vulcano.

91 Cic., De nat. deor., I, 84, v. también Brommer, 1971,
147; Blanco Freijeiro, 1975, 266.

92 LIMC VII, 1 (Zdrich und Minich 1994) 820 s., B2

(Nagy).

http://dx.doi.org/10.33776/onoba.v7i0.3464

203

Fig. 4. Vilar de Perdizes. Dios herrero. (Fig. 4 Cedida

amablemente por Armando Coelho da Silva Ferreira.

difusion es notablemente mayor®. La represen-
tacion de un dios herrero en el contexto hispano
en general e hispano-noroccidental en particular
no resulta sorprendente ante la proverbial riqueza
metalifera y el conocimiento general del arte de la
herreria por parte de la poblacion®. En el noroeste
de Hispania estd documentada la difusién del metal
en practicamente todos los castros ya desde la Edad

93 Vulcanus: Brommer, 1971, 147. El LIMC recoge
pocos ejemplares: LIMC VIII 1 (Zurich y Diisseldorf 1997)
287, n°® 34 (moneda), 290, n°® 73 (puteal de marmol del co-
mercio de arte), 292 n® 93 (moneda); v. al respecto y sobre
otras piezas Brommer, 1971; Blanco, 1975. Sucellus: LIMC
VII 1 (Zdrich y Mtnich 1994), 820 s., n® 8.9 (estatuillas de
bronce). Sobre otras piezas que se han considerado posibles
imagenes v. resumen en Blazquez Martinez, 1975, 169 s., v.
Sucellus.

94 Fuentes en Blazquez Martinez, 1975, 189 s., v. Vul-

cano.

REvista OnoBa, 2019, N2 07



204

del Bronce, tal como ponen de manifiesto los ha-
llazgos correspondientes (hornos) en combinacién
con el descubrimiento de objetos esperables en ese
contexto, tales como crisoles, formas negativas o
las herramientas pertinentes®. Tanto por el carac-
ter doméstico del culto a Vulcano —muy difundido
en el ambito privado—, como por lo que nos ense-
fian las numerosas estatuillas de bronce procedentes
sin duda de otros tantos lararia®, se habria podido
esperar un nimero mayor de representaciones del
dios.

En una lectio romana de la imagen de Vilar de
Perdizes se atribuiria la desnudez heroica y el ta-
mafio de la figura, que ocupa todo el relieve, a las
representaciones de los dioses romanos”. Sin em-
bargo, en una lectio ibérica, la comparacion del
tamafio exagerado del érgano sexual con estatui-
llas de bronce votivas, asimismo desnudas, de la
cultura ibérica permitiria una interpretacion en esa
direccion®, pues también en el arte ibérico la des-
nudez tiene un sentido heroico y el érgano sexual
se muestra sobredimensionado. El significado gene-
ral del sexo constituye el nexo de unién. En lo que
atafie al contexto, las interpretaciones indigenas
pueden ser diferentes, pensandose en primer lugar
en ceremonias de consagracion o peticiones de fer-
tilidad y bienestar. En cualquier caso, al destacarse
el érgano sexual®, que se sitta en el centro de la ce-
remonia correspondiente, se pretende despertar el
interés de la divinidad. En esta lectura la desnudez
se interpreta también como la clave para entender
el mundo conceptual del culto, de los rituales, de las
ofrendas votivas y de la divinidad'®.

En el caso de Sucellus, el diccionario LIMC

95 P. ej. Vazquez Varela, 1996, 41 (“a metalurxia esta
omnipresente.. .”); resumen general en Rodriguez Colmene-
ro, 1977,197-214.

96 LIMC VIII 1 (Zarich y Dissseldorf 1997), 292 (Si-
mon).

97 Atendiendo al atributo, no cabe la remisién a la es-
cultura de género (“Genreplastik”), en la que quizé pudiera
pensarse desde un punto de vista puramente tedrico, ya que
la desnudez y un 6rgano sexual sobredimensionado también
desempenan un papel en dicho género, v. Laubscher, 1982,
59.

98 Muchos ejemplares en los catalogos especializados de
Alvarez-Ossorio, 1941 (p. ej. n® 204. 206-207, 214. 215, 220,
325-329) y Nicolini, 1977 (p. ej. 54 n° 9,56 n° 10, 68 n° 15,
116 n°® 39, 220 n.° 86).

99 Sobre una lista de la glorificacién del falo en santua-
rios ibéricos v. Prados Torreira, 1991, 318 n® 17-22.

100 Rueda Galan, 2011, 126 (con un ejemplo particular-
mente bueno en Fig. 55 arriba en el centro).

REevista OnoBa, 2019, N2 07

DIVERSIDAD EN LA DISTANCIA. IMAGENES ROMANAS DE DIVINIDADES EN EL OCCIDENTE HISPANO

cita 18 ejemplos, de los que tan solo tres muestran
al dios desnudo™. La iconografia se remonta clara-
mente a los modelos grecorromanos; el cuerpo se re-
presenta realizando un movimiento que se expresa,
de un lado, diferenciando la pierna de apoyo de la
pierna libre y, de otro lado, en el giro de la cabeza.
En contraposicion al relieve de Vilar de Perdizes,
en el que la figura sostiene el martillo con la mano
derecha, pero no lo levanta, en los otros ejemplares
mencionados, los personajes sujetan el martillo con
la mano izquierda y lo llevan sobre el hombro. Tan
solo en algunas imagenes de Vulcano de finales de la
época imperial se representa el martillo en posicion
baja'2. En las imagenes comparables de las provin-
cias del noroeste, Gerhard Bauchhenf ha identifi-
cado solo esporadicamente rasgos autoctonos de la
divinidad, por lo demds predomina la iconogratia
italica/romana general'®,

Desde el punto de vista de la refinada escultura
romana, la imagen estatica del dios desnudo repre-
sentado de frente de Vilar de Perdizes produce un
efecto directo y manifiestamente interesante, hasta
el punto de parecer casi original o, al menos, tan
innovador y sorprendente, que la tosca y descui-
dada ejecucion resulta refrescante. Sin duda alguna,
al escultor ha de buscarsele en el entorno indigena
local. El cuerpo se extiende hasta ocupar practica-
mente toda la superficie, omitiéndose los detalles.
Es evidente que el movimiento del cuerpo tenia
menos interés que la desnudez, que al igual que en
las mencionadas estatuillas de bronce ibéricas cons-
tituye el elemento y el tema central. No obstante,
en dichas estatuillas se representa en general a los
oferentes humanos con sus ofrendas. En conjunto,
el dios herrero de Vilar de Perdizes no parece una
divinidad, sino mas bien un demonio de la forja que
se ha apropiado del rincén sagrado de la herreria.
Tanto su enorme falo colgante —en lugar de erecto,
como aparece a menudo en el arte ibérico- como
su desnudez evocan mas bien la imagen de una per-
sona de clase baja que la de un dios poderoso. Dos
detalles poco claros para terminar: la figura parece
estar circuncidada y en la mano derecha parece que
le falta un dedo.

A modo de resultado intermedio cabe decir que

101 LIMC VII (Zdrich y Mtnich 1994), 820 s., n° 1. 2.
17 (Négy).

102 LIMC VIII 1 (Zarich y Diisseldorf 1997), 284 n° 4-7
(monedas); 294 n°® 102 (piedra de los cuatro dioses).

103 LIMC VIII 1 (Zdrich y Diisseldorf 1997), 293
(Bauchhenf).

http://dx.doi.org/10.33776/onoba.v7i0.3464



TrHoMAS G. SCHATTNER

en los componentes de las imagenes de Lourizan y
Vilar de Perdizes se identifican ambivalencias que
no es facil atribuir a una tradicion iconografica ya
sea romana, ibérica o indigena. Si bien la ejecucion
parece un tanto tosca en ambos casos, las imége—
nes reflejan iniciativas propias de los escultores del
noroeste hispano que les confieren un caracter ori-
ginal, motivico y artisticamente convincente. Con
relacién al tema del que estamos tratando, la situa-
cion es la siguiente: la representacion de imagenes
de divinidades propias se lleva a cabo con los me-
dios autéctonos (“galaicos”) disponibles, recurrien-
do eventualmente a los elementos del arte romano e
ibérico que podian servir de modelo para determi-
nados componentes iconograficos.

Deus Endovellicus (figura 5y 6)

Una solucion totalmente distinta es la que pre-
senta la cabeza masculina de marmol descubierta
en el santuario del dios Endovélico en Sdo Miguel
da Mota/Alandroal (Portugal)®. Sin duda, se trata
de un retrato ideal. La cabeza es de tamafio natural.
Una densa cabellera enmarca el rostro liso, esta es-
tructurada en mechones que forman una variedad
de dibujos en torno al craneo y terminan en bucles.
En la frente llama la atencidn el caracteristico fle-
quillo que se conoce de la iconografia de Octaviano,
lo que ha llevado a datar la imagen en el siglo I d. C.,
datacion que nadie ha refutado hasta ahora'®. Sin
embargo, el estudio de los rizos de la barba, curva-
dos al estilo arcaico (figura 5b. 6a), su disposicién y
su forma apuntan a una fecha posterior, que no en-
contraria un paralelismo hasta bien entrado el siglo
II d. C. En este contexto cabe remitir'® a un retrato

104 En la generacion actual ha vuelto a suscitarse pre-
cisamente el debate sobre la cabeza (bibliografia reciente
LIMC III 1 (Ztrich/Manich 1986), 726 n° 1; CSIR Portugal,
1990, 33 n® 78; Blech, 1993 b, 396 s,. lam. 197; De Matos,
1995, 134 s., n® 61; Koppel, 1999, 308; Ribeiro, 2002 b, 381
n® 31; Ribeiro, 2005; Gongalves, 2007, 307 s. n® 131; Schatt-
ner, Guerra y Fabido, 2009; Gongalves, 2013, 24 n° 131; Fa-
bido, Guerra y Schattner 2013, 86-95), tanto la exposicion
final como la fundamentacién de la datacién se realizan
en el marco de la publicacién del santuario de Endovélico
(Guerra, Fabiio y Schattner, en prensa), por lo que ante la
inminente publicacién no es necesario explayarse aqui mas
de lo necesario.

105 Recopilacion de las dataciones realizadas hasta la fe-
cha en Gongalves, 2007, 308.

106 Fabido, Guerra y Schattner, 2013a, 88. Mi agradeci-
miento a Stefan Lehmann/Halle y Dieter Salzmann/Miins-
ter por su disponibilidad para el debate y sugerencias.

http://dx.doi.org/10.33776/onoba.v7i0.3464

205

Fig.5. Sdo Miguel da Mota. Cabeza de Endovélico, a fren-
te, b lado. (Fig. 5D-DAI-MAD-MLA-DG-024-2016-029)

Fig. 6. Sdo Miguel da Mota. Cabezas votivas de Endo-
vélico. (Fig. 6 Cabeza de Endovélico, alado, b frente, c-f
cabezas votivas)

REvista ONoBa, 2019, N¢ 07



206

hallado en Tesalénica'””, que muestra a un “ciuda-

dano ataviado con toga de filésofo”, perteneciente
a la época antonina'®. Vista de frente, la cabeza de
Endovélico presenta una forma mas antigua que
vista de perfil. Es posible que, al realizar la vista de
frente, para reproducir el flequillo y la distribucion
de los bucles sobre la frente, el escultor se inspirara
en modelos antiguos, mientras que para represen-
tar la barba, que destaca sobre todo en la vista de
perfil, recurriera a modelos coetaneos. Asimismo es
evidente que para realizar el retrato no se basé en
ninguna divinidad paternal (“Vatergottheiten”)",
sino en retratos de poetas, filosofos o héroes™ o en
su caso en imagenes similares de ciudadanos distin-
guidos, que Paul Zanker ha denominado “bustos
cultos”, a los que pertenece el busto de Tesalonica
citado mds arriba como paralelismo™. Zanker se
refiere a bustos de ciudadanos que, al asimilarlos a
los retratos de los filésofos, ponen de manifiesto su
intelectualidad y afinidad con la cultura griega, un
fenomeno que fue ganando adeptos desde Adriano
y la implantacion de la barba como resultado de la
nueva orientacién cultural —es decir, filohelénica—
del programa de gobierno de este emperador'. Los
“bustos cultos” como los mencionados abundaban
en el Imperio romano™. Teniendo en cuenta que
en Augusta Emerita, la capital del Occidente his-
pano, habia talleres que trabajaban también para la
dinastia imperial™, puede presumirse que desde los
primeros tiempos de la época imperial se disponia
in situ de los conocimientos técnicos y conceptua-
les necesarios para realizar tales bustos, a pesar de
que hasta ahora no se conoce ninguno procedente
de Augusta Emerita™.

Al faltar imagenes mas antiguas de Endovélico,
el citado retrato ideal puede considerarse sin duda
una creacion nueva. El fenémeno de este empefio
innovador no es desconocido. Desde la época hele-
nistica, los escultores se tuvieron que enfrentar con
frecuencia al reto de realizar retratos retrospectivos
de poetas y filosofos del pasado sin tener posibili-

107 Bakalakis, 1973, 682, Fig. 9.

108 Zanker, 199, 217, Fig. 123.

109 Recopilacion de las esculturas en Thiemann, 1959.

110 Schattner, Guerra y Fabido, 2009.

111 Zanker, 1995, 216.

112 Zanker, 1995, 190-251.

113 Zanker, 1995, 216.

114 V. arriba nota 4.

115 Recopilacion de los retratos de la capital lusitana:
Nogales Basarrate, 1997.

REevista OnoBa, 2019, N2 07

DIVERSIDAD EN LA DISTANCIA. IMAGENES ROMANAS DE DIVINIDADES EN EL OCCIDENTE HISPANO

dad de recurrir a modelos iconograficos. A titulo
de ejemplo cabe citar los retratos del poeta épico
Paniasis, del poeta Hiponacte (?), del médico Hi-
pécrates y del filésofo Anaximandro". Del santua-
rio de Endovélico proceden también otras cabezas
masculinas con barba que desde el punto de vista
formal pueden incluirse en el mismo grupo. Una es
asimismo de tamafio natural, la otra, bastante mas
pequefia (figura 6 c-f). Son muy similares a la ca-
beza que aqui presentamos, las caracteristicas prin-
cipales, como la presentacion facial, la disposicion
del cabello y los rasgos fisionomicos generales coin-
ciden plenamente, al igual que otros detalles mas
llamativos, como los ojos juntos y profundos y la
boca cerrada. Las cabezas poseen un aire de fami-
lia que las une, las diferencias afectan solamente a
la calidad de la ejecucion. La calidad de las cabezas
citadas en ultimo lugar (figura 6 c-f) es claramente
inferior a la del ejemplar conocido y descrito al co-
mienzo de este capitulo (figura5a. b.6a.b.), por lo
que su datacion resulta dificil. Las dataciones reali-
zadas en el pasado, que las sitGan en el siglo I d. C,,
se han hecho siempre sobre la base de la cabeza de
mayor calidad y datable con seguridad (figura 5. 6 a.
b)"”. Metodolégicamente, esta via parece correcta.
En cuanto a la interpretacién de la cabeza, todos
los autores han seguido a José Leite de Vasconcellos,
quien ya en 1905 vio en ella la representacién de un
dios™. Al margen de ello, Scarlat Lambrino aport6
un argumento interesante en relacién con su inter-
pretacion y su datacion: como en el siglo I d. C. la
barba y una cabellera tan abundante no eran habi-
tuales entre los romanos, la imagen no puede corres-
onder a un ser mortal, sino a una divinidad, y dado
el lugar del hallazgo en el santuario de Endovélico,
no puede tratarse de ningtin otro dios, salvo Endo-
vélico™. Se trata sin duda de una petitio principii
bastante obvia: si el rostro presenta rasgos ideales y
la pieza fue hallada en el santuario, solo puede ser
la representacion de una deidad. Como, ademas, en
ese santuario solo se honraba a Endovélico, este dios
es el inico que puede tomarse en consideracion. Sin
embargo, ¢se trata realmente de la cabeza pertene-
ciente a la estatua a la que se rendia culto?
Segun los datos que se conocen hasta ahora, el
santuario de Endovélico se construyé en la época

116 Zanker, 1995, 150-154, Fig. 81-84.

117 Garcia y Bellido, 1949, 126 n° 127.128; CSIR Portu-
gal, 1990, 33 (julio—claudia).

118 Vasconcellos, 1905, 140, Fig. 26.

119 Lambrino, 1951, 107.

http://dx.doi.org/10.33776/onoba.v7i0.3464



THoMAS G. SCHATTNER

julio-claudia®. En esta fase temprana ya habia edi-
ficios y cierta decoracion escultérica, como demues-
tran los restos arquitecténicos correspondientes y
los fragmentos de los togados''. El hallazgo de la es-
tatua de una cariatide, que, como la cabeza descrita
(figura 5. 6 a), parece remontarse a la época adrianea/
antonina, apunta a la existencia de (¢otro?) edificio
(¢templo?)2. Si la datacién de la cabeza es correcta,
el contexto de la ubicacion plantea varios problemas,
a la vez que se abren varias soluciones posibles pura-
mente tedricas, que, al faltar argumentos pertinen-
tes, solo pueden tener caracter especulativo':

Hipétesis: junto con la creacién del santuario en
época julio-claudia se construy6 un templo que al-
bergaba una imagen de culto.

Comentario: en la zona excavada se ha encon-
trado un edificio de esta época que, eventualmente,
podria interpretarse como templo. Sin embargo,
falta cualquier rastro de la imagen primitiva a la
que se rendia culto. En esta constelacion, las cabe-
zas descritas del siglo II d. C. (figuras 5 y 6), que
evidentemente representan al dios de una u otra
forma, deberian considerarse ofrendas votivas.

Hipétesis: el templo mencionado fue reformado
en época adriana o quiza se construyé un templo
nuevo en el que se coloco tanto la cariatide—incluida
la pareja que falta— como la cabeza aqui descrita
(figura 5. 6 a. b), que podria pertenecer a la imagen
de culto correspondiente.

Comentario: es posible que el templo nuevo se
encontrara debajo de la capilla que Vasconcellos
desmantel6 en las campafias de 1890, 1904 y 1907,
Por su tamafio y excelente factura, la cabeza aqui
descrita podria interpretarse como una imagen de
culto, pero también podria haber pertenecido a una
estatua votiva, mas atin cuando entre los hallazgos
figura otra cabeza de tamafio similar aunque de in-
ferior calidad (figura 6e). El tamafio por si solo no
puede considerarse por ello la caracteristica esencial
de la estatua de culto.

Hipétesis: ante la escasa fuerza persuasiva de
los argumentos a favor de la construccion de un
nuevo templo en época adrianea (ver hipétesis ni-

120 Guerra et al., 2005, 198; Fabido, Guerra y Schattner,
2013.

121 Guerra, Fabido y Schattner, en prensa.

122 Schattner, Guerra y Fabido, 2008, 720.

123 Los hallazgos arqueoldgicos que se comentan a con-
tinuacién se mencionan anticipando la publicacion de Fa-
bido, Guerra y Schattner, prensa.

124 Recientemente Fabido, Guerra y Schattner 2013.

http://dx.doi.org/10.33776/onoba.v7i0.3464

207

mero 2) puede pensarse en que la cariatide no for-
maba parte del conjunto arquitecténico, sino que
era una escultura independiente segtin el modelo
de las cariatides existentes en la villa de Adriano
en Tivoli. En este caso, la cabeza aqui descrita (fi-
gura 5. 6 a. b) podria interpretarse como una es-
tatua votiva o como sustitucion de la imagen de
culto mds antigua, segtin la hipétesis planteada en
la hipétesis 1.

Comentario: la similitud entre la cariatide del
santuario de Endovélico, en cuanto a tamafo y for-
ma, y los ejemplares del llamado foro de marmol
de Augusta Emerita™, permite suponer un uso
arquitectonico también en el santuario. La hipotesis
de una estatua independiente seria la lectio difici-
lior.

A modo de resumen cabe decir, por tanto, que al
realizar la estatua de Endovélico, que atendiendo a
su nombre es una divinidad indigena, el escultor se
inspir6 en el arte romano, del que tomé no sélo el
nivel de calidad que en general distingue las obras
de arte romanas, sino también la aficién a los deta-
lles y la precision de la representacion. El escultor se
habia formado en el arte romano y supo sacar pro-
vecho de las posibilidades que dicho arte le brindaba
para crear la imagen de una divinidad con nombre
autoctono totalmente al estilo de un dios romano.
Conocia perfectamente el repertorio romano y lo
dominaba con especial maestria. El resultado de su
buen hacer es la imagen de una divinidad que no se
diferencia en nada de un equivalente de Roma.

Dis Pater en Munigua (figuras 7 a 11)

El santuario de Dis Pater se encuentra en el
ala norte del foro del municipio hispano-romano
de Munigua (figura 7a), encajado entre el tabu-
larium al este y la curia al oeste (figura 7b). Con
una superficie de algo mas de 10 m2 pertenece al
grupo de espacios pequefios del foro?6. En 1976,
Wilhelm Griinhagen lo identific6 con razén como
la capilla de Dis Pater y describié y present6 el
monumento que habia en ella'”. De acuerdo con
su descripcién, se trata de un zocalo de granito

125 Reciente estudio detallado en Ayerbe Vélez et al.,
2009; Goldbeck, 2015, 68-79.

126 De tamafio inferior es tan solo la dependencia aneja
a la curia (Hauschild, 1986, 329 Fig. 3 n.° 5); sobre su des-
cripcién v. ahora Schattner, 2013b.

127 Griinhagen, 1976.

REvista OnoBa, 2019, N2 07



208

de 1,73 m de altura, compuesto por varias pie-
zas, sobre el que originariamente se encontraba
la estatua de un caballo de tamafio natural (fi-
gura 8). La estatua ha desaparecido, como era de
esperar, pero la forma de los huecos que se han
conservado en la placa base para la insercion de
las patas de un cuadrupedo son caracteristicos de
las estatuas de bronce, lo que permite determinar
el material de la misma. La altura total del monu-
mento debia rondar los tres metros y medio y, en
consecuencia, para el recinto en si cabe suponer
una altura de 4 metros, como minimo'?. Estos
datos indicarian la existencia de un habitaculo de

lanta mas bien pequefia, pero de una altura des-
comunal (figura 9).

La inscripcion permite deducir que se trataba de
la estatua de un equino (figura 10). F. Collantes de
Teran y C. Fernandez-Chicarro fueron los primeros
en publicar la inscripcién de la estatua, que a conti-
nuacion fue analizada detenidamente e interpretada
por Griinhagen'”. La publicacion cita al principio
el nombre de la divinidad, el numen Dis Pater,y a
continuacion sigue el nombre del donante, Lucius
Aelius Fronto, de la tribu Quirina. Fronto es co-
nocido en Munigua como donante de una estatua
para Vespasiano™ y con toda seguridad pertenecia
a la primera generacion de honoratiores que asu-
mieron los cargos mas importantes en el municipio
recientemente creado®. En las dos tltimas lineas
Griinhagen lee EQUUM AEDEM EQUILEM DE-
DIT. Segun este autor, la inscripcion dice que Lu-
cius Aelius Fronto, miembro de la tribu Quirina,
dedicé al dios Dis Pater un caballo y, a modo de
cuadra, un templo donde alojarlo™. En esta lectu-
ra, el término equilem se entiende como adjetivo
derivado de equilis y hace referencia al sustantivo
aedem. En este contexto hay que hacer la salvedad
de que el adjetivo en si no ha sido transmitido, sino
tan solo el sustantivo equile, que significa cuadra

128 Las medidas resultan del cilculo siguiente: 1,73 m
altura del zdcalo mas el tamafio del caballo mas la distancia
respecto del techo del habitaculo.

129 Collantes de Teran y Fernandez-Chicarro 1972-74,
349-351 HI; todos los datos siguientes segin Griinhagen
1976, 229-235. Griinhagen,

130 CILA SE, 1064; Gimeno, 2003, 179.

131 Gimeno Pascual, 2003, 179; sobre el reconocimiento
del fuero municipal en general v. Caballos Rufino, 2001; a
Munigua, v. Schattner, 2013b, 348-350.

132 La mencién de una cuadra nos lleva a pensar en Ju-
venal, Sat.8,156-7, y sus burlas sobre los altares dedicados a
Epona en establos malolientes.

REevista OnoBa, 2019, N2 07

DIVERSIDAD EN LA DISTANCIA. IMAGENES ROMANAS DE DIVINIDADES EN EL OCCIDENTE HISPANO

o caballeriza. No obstante, también es posible una
lectura sustantivada, en la que los sustantivos ae-
dem y equilem se yuxtaponen de forma paratac-
tica y aditiva. Si se toma esta lectura como punto
de partida, la conclusion seria que Aelius Fronto
dono dos edificios, un templo y una cuadra para el
caballo.

Por otro lado, el término equus es, en general,
sinénimo de statua equestre (estatua ecuestre). De
este modo, el equus Domitiani o el equus Traia-
ni del Foro de Trajano eran estatuas ecuestres de
los respectivos emperadores al estilo de la estatua
ecuestre de Marco Aurelio. En la estatua de Muni-
gua hay que descartar, sin embargo, una interpre-
tacion en dicho sentido. De una parte, porque falta
el nombre del jinete en cuanto personaje central y,
de otra, porque para erigir un monumento de esa
indole se habria necesitado el acuerdo correspon-
diente del Senado de Munigua, expresado median-
te la formula ex decreto ordinis, que falta también,
y, por ultimo, porque un monumento de seme-
jantes caracteristicas habria estado dedicado en
su totalidad a Dis Pater. Desde un punto de vista
puramente tedrico, podria pensarse en la construc-
ciéon de un monumento para recordar a un caballo
concreto, al estilo del que Adriano mandé erigir
en memoria de su querido Boristenes en la locali-
dad gala de Apte. También en este supuesto surgen
dificultades epigraficas, puesto que la inscripcion
no incluye ninguna referencia a dicha posibilidad,
sino, por el contrario, a la donacién de una aedes,
tal como hemos visto. Basandose tanto en la men-
cién del nombre del donante, Aelius Fronto, como
en argumentos estratigraficos, Griinhagen daté el
monumento en la época posterior al afio 79 d. C.
como terminus post quem, es decir, en la época
flavia de los afios 80 del siglo I d. C.

A raiz de la interpretacion de Griinhagen, los epi-
grafistas han estudiado detenidamente la inscripcion
en repetidas ocasiones™. La lectura de exedram en
lugar de aedem ha llevado asimismo a J. Gonzalez a
una interpretacién sustantivada y a presuponer tres
donaciones: la estatua del caballo, una exedra y una
cuadra o establo. Mientras que la investigacion esta
de acuerdo con la identificacion del caballo y la cua-
dra y su conexion con la estatua y el espacio corres-
pondiente en el foro (figura 7 a), no ocurre lo mismo
con la exedra. La investigacion filologica y arqueold-

133 AE, 1972, 255; AE, 1975, 501; AE, 1980, 561; CILA
SE.1056; Gimeno Pascual, 2003, 179.

http://dx.doi.org/10.33776/onoba.v7i0.3464



TrHoMAS G. SCHATTNER 209

Ealeleeln el el ”/\-~

RIS
AELTVS-QUIR:
FRONJ
FQUTMe MDA
EQUILENL-DEDT)
/

=

NVM...
DITIS-P...
L-AELIVS Q...
FRONT . .
EQVVM-AED ...
EQVILEM - DEDIT

b Fig. 10. Munigua. Inscripcién de Dis Pater,
transcripcion. (Fig. 10 Segtn Griinhagen 1976,

Fig. 9. Munigua, foro. Reconstruccion del pértico norte, a el 230 Fig. 3)

santuario de Dis Pater en el centro flanqueado por las estatuas del
genius municipii y del Bonus Eventus, b seccién reconstruida
(Fig. 9 a. b. DAI Madrid, Archivo de Munigua, reconstruccion
H. Ruipérez)

Fig. 11. Casas de Juan Nufiez (Jaén), estatua de caballo ibérica. (Fig. 11 DAI Madrid,
Archivo de Munigua, D-DAI-MAD-WIT-R-8-79-10)

http://dx.doi.org/10.33776/onoba.v7i0.3464 Revista ONoBa, 2019, N* 07



210 DIVERSIDAD EN LA DISTANCIA. IMAGENES ROMANAS DE DIVINIDADES EN EL OCCIDENTE HISPANO

gica ha destacado el uso lingiiistico y arquitecténico
del término, que ya estaba muy extendido en la An-
tigiedad con valor polisémico. A modo de resumen
solo cabe constatar que este término se utilizaba tan-
to para designar una construccién independiente,
abierta, con paredes, de cualquier tamafio, incluso
monumental, como para referirse a las estatuas que
se colocaban en su interior o encima de un pedestal.
Este uso es sin duda una reminiscencia de su signifi-
cado original, es decir, «asiento», si bien las exedras
eran generalmente de planta mas o menos semicircu-
lar dividida en segmentos™*. Sila lectura de Gonza-
lez fuera acertada y en Munigua se mencionara de
hecho una exedra, personalmente propondria iden-
tificar el término con el zdcalo del tamafio de una
persona que servia de base a la estatua, pues, excepto
la planta semicircular, retne todas las caracteristicas
citadas. En mi opinion, no hay ninguna otra expli-
cacion posible. El foro ha sido excavado en su totali-
dad; la investigacion ha concluido y los resultados se
publicaran préoximamente™. En este lugar no existe
ninguna exedra en el sentido habitual del término™¢
y tampoco se sabria dénde buscarla; la funcion de
los espacios del foro se conoce perfectamente y el
templo, que quiza podria relacionarse con aedes, ha
sido reivindicado recientemente —con sélidas razo-
nes— como la morada de Ceres, documentada epigra-
ficamente en Munigua™ . El problema se complica si
se piensa que la exedra en cuestion deberia buscarse
en las inmediaciones del santuario de Dis Pater, ya
que su donacién se menciona en una inscripcién.

Una reciente e innovadora interpretacion de la
inscripcion por A. Canto, segun la cual la estatua
habria sido de plomo y la cuadra, de marmol™,
no ha encontrado eco en la investigacion, al menos
hasta ahora.

Resumiendo, el monumento estd dedicado al
caballo y es en €l en quien debemos fijarnos. En la
reconstruccion se presenta desensillado y sin jine-

134 Settis, 1973, 666-671; Thiingen, 1994, 3-5.

135 Schattner, en prensa 2.

136 Al noroeste del foro, en la cufia entre la calle del foro
y la calle de la ladera existen unos cimientos sin excavar
formados por grandes bloques de granito que parecen ser de
forma semi (?) circular y en ese sentido podrian interpre-
tarse como exedra (Schattner, en prensa 2). No obstante, se
encuentran lejos del foro y, por ello, no guardan ninguna
relacién con el santuario de Dis Pater propiamente dicho.

137 Uso y funcién de los espacios del foro: Hauschild,
1986; Schattner, 2013b; Ceres como diosa del templo del
foro: Schattner, 2018.

138 HEp 7, 1997, 915 (Canto).

REevista OnoBa, 2019, N2 07

7 2
.

Fig. 7. Munigua, foro. Fase flavia, a plano general, b re-
cinto del santuario de Dis Pater, z6calo de la estatua en
el centro, c recinto del santuario de Dis Pater, zécalo de
la estatua desplazado a la pared posterior. (Fig. 7 a. b se-
gan Hauschild, 1986, 332 Fig. 5; c DAI Madrid (E. Puch
Ramirez) sobre la base de Hauschild, 1986, 332 Fig. 5)

|
\
)

VUM AR
TVILEN: DioRY

rgw I'/ l\‘|

Fig. 8. Munigua, foro. Estatua y zécalo de Dis Pater.
(Fig. 8 Segtin Griinhagen, 1976, 228 Fig. 2)

http://dx.doi.org/10.33776/onoba.v7i0.3464



THoMAS G. SCHATTNER 211

te. En este punto conviene recordar que en el arte
romano solo se conocen caballos montados o guia-
dos™, pero no caballos sin jinete™’. Sin embargo,
estas esculturas si aparecen en el arte del este y del
noroeste (cultura de los castros) de Hispania, asi
como en el arte celta de la Galia y de Germania.

En varios santuarios de Iberia se han encontrado
numerosos ejemplos®!; del complejo ibérico de El
Cigarralejo (Murcia) se han publicado mas de 200
estatuas de caballos, algunos ensillados y otros sin
jinete!*2, sobre todo en relieves votivos de pequefio
formato, que por su tamafio pueden omitirse en el
presente estudio. En cuanto a las esculturas gran-
des, que en el arte ibérico nunca alcanzan el tamafio
de una persona, el ejemplo mas conocido es el ca-
ballo ensillado de Casas de Juan Ntfiez (Jaén), con
longitud de 1. 116 cm y altura de 75 cm), esculpido
en piedra caliza (figura 11).

139 Sobre todo por los Dioscuros, v., p. ej., en el templo
de los Dioscuros en Cori (Altenhofer, 2007, 394, Fig. 18)
y en gemas (Vollenweider, 1972-74, 43 s., n® 68,1; 44 n.°
69.4), pero también en lapidas, v., p. ej., B. Espérandieu,
1931/1965, 27 s., n® 32; Gabelmann, 1972, 128, Fig. 40 (de
Klagenfurt); CSIR Deutschland III 1, 40 s., n° 22, lam. 24
(de Xanten), 44-46, n® 29, lam. 30 (de Kalkar); Selzer 1988,
39, Fig. 22; 55, Fig. 37 (Dioscuros); 57, Fig. 41; CSIR Ale-
mania I1 11, 71s., n® 13, lam. 8 (de Wiesbaden).

140 Los caballos sin jinete aparecen en representacio-
nes de areas cronoldgica o geograficamente marginales. Por
ejemplo, en monedas de la Campania romana de principios
del siglo I1I a. C. (Kent, Overbeck y Stylow, 1973, 13, lam.,
5 n? 10; Coarelli, 2011, 194 n® 2, Fig. 185), o en monedas
de las ciudades de Termessous (RPC 1992, n® 3358. 3360),
Antioquia ad Hippium (RPC 1992, n.2 4808) o Tesalia. Su
importancia se deriva del contexto local correspondiente,
pero su influencia no se extendié mds alld. Las imagenes de
los mosaicos de Villa Fortunatus, que es una villa rastica
romana situada en la localidad de Fraga (Tarradell, 1969, 165
Fig. 144. 145), pertenecen al contexto hispano mencionado
con anterioridad.

141 Cuadrado Diaz, 1950, 126-, lam. 9-18; Rodriguez
Oliva, 1983 (de Cerro de los Infantes, Pinos Puente (Gra-
nada), la antigua Ilurco); Fernandez Gémez, 2003 (de Mesa
de Luque). Algunos se interpretan también como relieves
funerarios, p, ej., un ejemplar de Martos (Jaén) (Recio Ve-
ganzones, 1994).

142 Cuadrado Diaz, 1950, 67-142 lam. 26-68; otras ima-
genes, p. ej. en: Garcia y Bellido, 1971, 52 s., 1am. 90-94;
Beltran Lloris, 1996, 179 (fotografia en color); Die Iberer,
1998, 327, n® 230. 358, n® 343; Escacena, 2002, 61 lam. 6,
Fig. 9. Como observan Quesada Sanz y Gabaldon Martinez,
2008, 147, nota 9, en este santuario, las estatuas dedicadas a
caballos sobrepasan ampliamente las antropomorfas.

143 Chapa Brunet, 1986, 63 y 159 s.; Die Iberer, 1998,
179 y 263, n.® 37; Blech, 2001a, 621, lam. 219 a y b (con

http://dx.doi.org/10.33776/onoba.v7i0.3464

Monumentos similares se conocen también en la
arte indoeuropea de Hispania, es decir, en el no-
roeste'**, Entre las citadas esculturas de la construc-
cion de Monte Mozinho figuran asimismo restos
fragmentarios que apuntan a la existencia de un ca-
ballo de granito™®. Tal como afirma Teresa Soeiro™®,
estos restos se descubrieron en un estrato tardoanti-
guo, estableciendo asi un terminus ante quem. En
concreto, se trata de varios fragmentos grandes de la
estatua de un caballo de tamafio ligeramente inferior
al natural, entre ellos, la cabeza y un casco delantero,
asi como del zocalo correspondiente, en el que se ha
conservado el arranque de las patas traseras. En un
fragmento del cuello se aprecian huellas de 6xido, lo
que indica que las riendas tuvieron que ser de hierro.
A su vez, en la cabeza se ha conservado una espiga
vertical de hierro, que, en opinién de Teresa Soerio,
servia para anclar la estatua en un marco arquitecté—
nico, por ejemplo, un entablamento superior.

Si esta teoria es correcta, es evidente que el ca-
ballo no tenia jinete. Ciertamente, es posible que
la espiga desempefiara otra funcién, por ejemplo,
servir de sujecién a las crines o a la melena (¢escul-
pidas por separado?), elementos bastante habituales
en las estatuas de caballos'’. Del hallazgo en si no
cabe sacar mas conclusiones™®. En mi opinion, la
posibilidad de que el caballo estuviera montado por
un jinete puede descartarse sin mas por el simple
hecho de que se utiliz6 granito y este material es
realmente inusitado en este tipo de esculturas. Las
estatuas ecuestres conocidas, de las que de un modo
u otro han llegado hasta nosotros mas de 100 pro-
cedentes del Imperio romano, son en su mayoria de
bronce y algunas de marmol™’. La reconstruccion
como estatua ecuestre que puede verse en el Museo

bibliografia mas antigua). Naturalmente, la escultura ibérica
conoce también los caballos montados y la figura del jinete;
en la escultura en pequefio formato v., p. ej., Cuadrado Diaz,
1950, l1am. 9 y 10; Garcia y Bellido, 1971, Fig. 115 y 118; en
la escultura en formato grande v., p.ej., Die Iberer, 1998, 133
y 308, n® 181., 355, n® 336; Blech, 2001b, 1am. 226 a; Blech,
2001c, 628, lam. 227.

144 Sobre la division de la peninsula ibérica en las dis-
tintas zona, v. ahora Schattner, 2015.

145 V. supra cap. II Imagenes de divinidades, el llamado
Vestius Aloniecus de Lourizan.

146 Soeiro, 1984, 266.

147 Cf. laminas en Bergemann, 1990.

148 Las fotografias publicadas en las citadas publicacio-
nes de Almeida, 1974 y Soeiro, 1986, son de mala calidad y
no permiten un estudio ni una evaluacién pormenorizados.

149 Bergemann, 1990, 2 s y 21 s.

REvista OnoBa, 2019, N2 07



212 DIVERSIDAD EN LA DISTANCIA. IMAGENES ROMANAS DE DIVINIDADES EN EL OCCIDENTE HISPANO

de Penafiel no es verosimil; en ella se ha utilizado
una de las cabezas citadas®™, esculpida muy tos-
camente en un bloque de granito en el que se han
practicado dos agujeros a modo de ojos y una estre-
cha abertura a modo de boca. Esta cabeza en modo
alguno puede considerarse un retrato romano; para
completar una auténtica estatua ecuestre, como las
que se conocen habitualmente, se requiere un re-
trato auténtico, pues estas estatuas representan sin
excepcién a miembros de la clase alta®™. Nunca se
habria elegido el granito como material para reali-
zar un retrato, sino marmol o, como mucho, una
piedra caliza de calidad. Debido al grosor de los gra-
nos, el granito no es adecuado para reproducir los
detalles fisonémicos en una escultura refinada. A lo
anterior se suma el argumento relativo al empla-
zamiento. Por regla general, las estatuas ecuestres
romanas se situaban en la ciudad y, en concreto,
en un “celeberrimus locus”, como el foro o el tea-
tro, pero nunca extramuros a lo largo en las vias
sepulcrales®. Segtin la reconstruccién del Museo
Municipal de Penafiel, deberiamos imaginarnos
una estatua ecuestre esculpida en granito —caballo
y jinete— situada fuera de los limites del castro de
Monte Mozinho. La posibilidad de un cambio de
material, de forma que el caballo fuera de granito
y el jinete de marmol, de piedra caliza o incluso
de bronce, resulta igualmente inverosimil. Tanto las
diferentes peculiaridades enumeradas serian tan ex-
traordinarias como su combinacién en un emplaza-
miento extramuros. Como una reconstruccion con
jinete de tal indole tendria que operar necesaria-
mente con numerosas incégnitas, como el cambio
de material entre caballo y jinete, la inexistencia de
un retrato, la ausencia de una inscripcién honori-
fica y el emplazamiento fuera de la ciudad, surge
la interpretatio dificilior. Prescindiendo de tantas
especulaciones, la interpretatio facilior es aceptar
la existencia de una estatua de granito que repre-
sentaba un caballo sin jinete de tamafio natural.
Las esculturas de caballos solos son también
conocidas en el arte celta y céltico-romano de la

150 La reconstruccién con jinete utilizando una de las
cabezas mencionadas (v. supra nota 40) forma parte de un
documental didactico sobre Monte Mozinho: http://ensi-
na.rtp.pt/artigo/o-castro-de-monte-mozinho/ (consulta el
5.2.2018). La pelicula muestra asimismo la reconstruccién
de un caballo sin jinete en 3D en un pabellon con cuatro
columnas.

151 Bergemann, 1990, 26 y cap. IV.

152 Bergemann, 1990, 17.

REevista OnoBa, 2019, N2 07

Galia y de Germania®™. En general son de tamafio
notablemente inferior al natural con alzadas que,
cuando se pueden medir, oscilan entre aproxima-
damente 60 y 70 cm™. En este contexto cabe re-
mitir al conocido ejemplar de chapas de hierro de
Manching™, a los fragmentos de bronce de Tin-
tignac®, al conocido caballo de bronce de Neuvy-
en-Sullias®y, por dltimo, a dos cabezas de caba-
llo de Eysses/ Villeneuve-sur-Lot, Aquitania™y
Stanwick/Yorkshire™. La situacion cronologica
de estas piezas es La Tene media del siglo III/1I
a. C. (Manching)'®’, La Tene tardia del siglo II/I a.
C. (Tintignac)', la época de transicién (Eysses y
Stanwick'®?) y el siglo IT d. C. (Sullias)'*.

La comparacion de las estatuas de caballos del
arte ibérico, hispano-noroccidental, celta y celto-
romano presenta a primera vista similitudes y dife-
rencias. Un rasgo comun a todas ellas es el tamafio
inferior al natural, mds notorio en unos casos que
en otros, aunque las diferencias afectan sobre todo
al material. Las esculturas hispanas estan esculpidas
en la piedra local —piedra caliza en el arte ibérico y
granito en el arte de los castros—, mientras que el
arte celta y celto-romano de Germania y la Galia
utiliza sistematicamente metal. La produccién de

153 Aqui no se han tenido en cuenta las imagenes de
caballos guiados, como las que aparecen, por ejemplo, en un
relieve en piedra caliza de Lyon, pertenecientes a la época
imperial, v. Fellague, 2016, 302-304, que quiza hayan to-
mado el repertorio formal de los relieves griegos orientales,
v. Pfuhl y Mébius, 1979, 1am. 208-212. Resumen sobre la
importancia del caballo en el mundo celta, p. ej., Miiller,
1990, 157-163.

154 En este contexto quiza puedan omitirse las peque-
fas estatuillas de bronce de caballos, de las que se conocen
ejemplos procedentes de Pogny/Marne (Lantier, 1939, 239),
Guerchy/Yonne (Corot, 1925, 6), entorno de Lyon/Rhé-
ne (Reinach, 1894, inv.14699), Jceuvres/Loire (Déchelette,
1927, 813, 1am. 12 n°® 24).

155 Krimer, 1989; Sievers, 1991, 153.

156 Maniquet, 2005; Maniquet, 2008, 300-302 Figs. 28,
30 y 32; Maniquet, 2016, 134 Fig. 2, 4.

157 Espérandieu, Recueil IV 2 (1911) 119 n° 2978; De-
bal, 1974, 88-97, Fig. 31-33; Duval, 1977; Krdmer, 1989, 538,
Fig. 14. 15; Birkhan, 1999, 272; Catalogo, 2007.

158 Garnier, 1992, 102-104.

159 Duval, 2009, 30, Fig. 2. Debido a su formato de
estatuilla, no se ha tenido en cuenta una pieza de bronce de
Paris, v. Varagnac, 1956, 147 n® 56. 58.

160 Krimer, 1989, 531.

161 Maniquet, 2016, 316 s. (depositado en la segunda mi-
tad del siglo T a. C.).

162 Garnier, 1992, 102-104, Fig; Duval, 1977.

163 V. bibliografia en nota 157.

http://dx.doi.org/10.33776/onoba.v7i0.3464



THoMAS G. SCHATTNER 213

estatuas a base de chapas preformadas y soldadas
representa, sin duda, una particularidad.

Ante este trasfondo, ¢dénde cabe situar el mo-
numento de Munigua? Tanto por su tamafio natu-
ral como por el uso del bronce ocupa evidentemen-
te una posicién excepcional. Ambas caracteristicas
son inusuales en el arte ibérico, apuntando en cam-
bio al arte romano, donde representan la situacion
normal’®®. De otro lado, y en contraposicion a los
ejemplos romanos, el caballo de Munigua esta en
posicion de pie, estatico, es decir, no realiza ningtin
movimiento, como suele ser habitual en las estatuas
ecuestres romanas'®: ni tiene las dos patas delan-
teras en alto ni estd andando ni levanta un casco
delantero (Sullias). La posicién de pie, con las cua-
tro patas en el suelo, aparece, sin embargo, en la
estatua descrita de Manching'® y, atendiendo a su
procedencia prerromana, es posible que el caballo
de bronce de Tintignac también estuviera en esa
misma postura, ya que los tres fragmentos que se
conservan corresponden a una postura de la pata
estirada —no curvada—, lo que apunta a que el ani-
mal estaba de pie”. Todo parece indicar que en el
arte celta los caballos se representaban con las cua-
tro patas apoyadas, y esa es la postura que adoptan
también los caballos ibéricos mencionados's. De
acuerdo con ello y en lo que atafie a este motivo, es
evidente que existe una tradicién prerromana mas
antigua y también otra ibérica, en la que encaja la
estatua del caballo de Munigua.

Por lo que se refiere al contexto del emplaza-
miento original de todas estas estatuas, el de Mu-
nigua se conoce perfectamente. El golpe de suerte
estriba en la localizacién del santuario en el foro
en la inscripcion en la que se describe la dedicatoria
(figura 10), como se ha expuesto en lo que antece-
de. De acuerdo con la informacion disponible, las

164 Bergemann, 1990, 19.

165 Cf. Bergemann, 1990, liminas.

166 Krimer, 1989, 529, Fig. 8 (reconstruccion).

167 Maniquet, 2008, 300-302, Fig. 28, 30 y 32; Mani-
quet, 2016, 134, Fig. 2 4.

168 El motivo en si proporciona al parecer una referen-
cia cronolégica. Mientras que la tendencia apunta a consi-
derar los caballos en posicién de pie como prerromanos, los
animales que se representan en movimiento pertenecen a
la época romana. La transicion de un motivo a otro tuvo
lugar seguramente de forma progresiva. Entre las numerosas
piezas de Ilurco (Pinos Puente, Granada) figura un ejemplar
representativo de ese periodo de transicion. El caballo esta
de pie, pero lleva una inscripcion en latin, v. Rodriguez Oli-
va, 1983, 758, lam. 7 1.

http://dx.doi.org/10.33776/onoba.v7i0.3464

piezas celtas proceden de un depdsito secundario
en santuarios, lugar del que proceden también en
general los ejemplares ibéricos (p. ej. Cigarralejo).

La investigacion se ha preguntado siempre cual
era el significado de las estatuas de caballos y su re-
lacién con las divinidades veneradas en los santua-
rios'®. Desde un punto de vista puramente teérico
se abren tres posibilidades”?. La figura del caballo
representaba a la propia divinidad, siendo esta su
forma original (1); el caballo podria ser el atributo
de una divinidad (2) y, por ultimo, cabria pensar
también en la posibilidad de que se representara una
escena mitologica, en la que el caballo desempefiara
un papel, igual que la divinidad (3).

En Munigua, la posibilidad ntimero 3 parece
la mas improbable, pues la escultura no represen-
ta a un grupo de figuras, sino tan solo al caballo,
sin ningfm otro actor. Ciertamente, las imégenes
de Dis Pater son muy escasas y solo se conocen
las procedentes de Etruria, donde su uso esta limi-
tado al contexto funerario. En estos relieves, Dis
Pater aparece entronizado en compaiiia, aqui, de
la Aeracura etrusca'!. Frente a la escasa presencia
epigrafica y arqueoldgica en los hallazgos —y de ahi
la poca importancia de la divinidad en Roma'?-
destaca su difusion en las provincias celtas y, en
particular, en la Galia. Esta circunstancia no obe-
dece tanto a los testimonios graficos y epigraficos
que figuran entre los hallazgos como, ante todo,
al hecho de que Julio César incluyera a Dis Pater
en la relacion de los dioses romanos que tienen su
correspondencia en la cultura celta (Caes., Bell.
Gall., VI, 17). A ello se suma la afirmacién de que
los druidas creian que el dios del inframundo, esto
es, Dis Pater, era el padre de todos los galos (Caes.,
Bell. Gall., VI 18,1: Galli se omnes ab Diti pa-
tre prognatos praedicant). La divinidad aparece
mencionada con mucha frecuencia en la bibliogra-
tia especializada correspondiente.

169 Por ej. Kramer, 1989, 539.

170 Por ej. Maniquet, 2016, 133s.

171 LIMC 1III 1 (Ztrich, Manich 1986), 644 s. v. Dis
Pater (Belloni).

172 El motivo podria ser la equiparacion con Pluto, del
que habia muchas mas imagenes (LIMC IV 1[Zdrich 1988],
399-406 s., v. Pluto (Lindner); Dis Pater es “Pluto italia-
nizado”, v. Roscher 1884-1890, 1179 (Peter). Dis Pater tenia
un altar al pie de la colina del Capitolio y en su honor se
sacrificaban animales de color negro, v. RE XXI 1 (Stuttgart
1951), 1005 s., v. Pluton (Wiist); DNP III (Stuttgart 1997),
689 (Graf). En lo que atafie a los sacrificios, v. Scheid, 2014,
30 s.

REvista OnoBa, 2019, N2 07



214

En la posibilidad ntimero 2, estas consideracio-
nes llevan a preguntarse por la funcion que el caba-
llo, en cuanto atributo, tenia para Dis Pater. Ante
la falta de paralelismos, dicha funcién no podia ser
ni ontologica ni fenomenoldgica. Solo podria darse
un paralelismo ontolégico si hubiera otras estatuas
en las que se representara a Dis Pater con la figu-
ra de un caballo. El dios apareceria entonces como
un caballo, el propio dios seria un caballo. En este
sentido, tampoco fenomenologicamente puede ser
representado como un dios con rasgos antropicos y
sus atributos correspondientes. La hipétesis de una
funcién atributiva se basaria en un argumento ex
silentio; el santuario del foro de Munigua seria el
primer ejemplo de un caballo como atributo de Dis
Pater. Asimismo, representaria una ampliacion del
espectro tradicional del significado del caballo en el
arte y la mitologia grecorromanos, documentado,
de una parte, en temas relacionados con la guerra, la
lucha y la agonia y, de otra parte, como atributo de
los Dioscuros, pero también de Helios, de Poseidon
Hippios o Neptuno Equestre, de Atenea, de Ares
y de Hera'. La existencia en Munigua de un san-
tuario dedicado a Dis Pater tiene una explicacion
convincente: la ciudad vivia de las minas, que eran
su principal actividad econémica™, por lo que no
debe extrafiar que se hablara constantemente de lo
que sucedia bajo tierra y, menos atin, del dios que
gobernaba ese inframundo.

Con ello, solo queda la posibilidad nimero 1:
la divinidad posee la forma de un caballo. De las
dos lecturas de la inscripcion mencionadas con an-
terioridad, en este punto cobra fuerza la lectura
adjetiva que Griinhagen hace de las dos palabras
centrales equilem aedem. Epigréﬁcamente, en
tal caso, solo se menciona un edificio, designado
ademas como aedes. Esta interpretacién coincidi-
ria con el hallazgo arqueolégico: un edificio como
morada del caballo, la estatua estaria alojada en su
templo. Como el espacio es pequefio, lo ocuparia
practicamente por completo. Suponiendo que el
z6calo (medidas 0,91 m x 2,2 m) estuviera situado
mds o menos en el centro del habitaculo, de apro-
ximadamente 2,6 m x 3,80 m, resultaria un pasi-
llo estrecho a ambos lados de aproximadamente
de 0,80 m y de 0,90 m delante y detras (ﬁgura
7b). Al rodear el monumento, los fieles no podrian

173 Resumen en Miiller, 1990, 155; DNP 9 (Stuttgart,
Weimar 2000), 702 s., v. caballo (Raepsaet).
174 Schattner, Ovejero Zappino y Pérez Macias, 2004.

REevista OnoBa, 2019, N2 07

DIVERSIDAD EN LA DISTANCIA. IMAGENES ROMANAS DE DIVINIDADES EN EL OCCIDENTE HISPANO

moverse comodamente entre la pared exterior y el
z6calo, sino que tendrian que girar el cuerpo. Si el
z6calo se colocaba pegado a la pared posterior, ha-
bria mds espacio en la entrada, pero no se podria
caminar alrededor del monumento (figura 7)7.
En cualquier caso, el acceso al habitaculo estaba
restringido amuy pocas personas, sies que estaba
autorizado. Igualmente incierto resulta el empla-
zamiento del altar donde se celebraria el culto.
Delante del templo hay cuatro piedras sin una
forma determinada (arenisca), dos mas grandes y dos
mas pequefias. Cada una de ellas posee una especie de
base cuadrada cuyo borde inferior estd rodeado por
una franja plana vertical. La altura permite conocer
la profundidad a la que las piedras estaban insertadas
en el suelo. La cara inferior es plana, definiéndose asi
la superficie 1til (figura 12a y 12b). Cuando a princi-
pios de los afios 80 del siglo pasado se construy¢ el
muro de contencién en el lado este del foro, se relle-
nd o, en su caso, se elevé el suelo (y con ello las cua-
tro piedras) desde un nivel situado unos 80 cm maés
abajo hasta el nivel actual, manteniendo estricta-
mente la posicién y orientacion originales”®. Esta
medida se adopt6 porque en el suelo se veia la cara
superior de las piedras mas grandes. Las piedras se
encontraban (y se encuentran de nuevo) exactamen-
te delante de los intradoses de la puerta de entrada al
santuario, con el que parecen que tenian algn vin-
culo. Como la citada franja plana termina siempre en
la cara norte, es posible que las piedras estuvieran en
contacto directo con un muro, probablemente con el
frente del santuario de Dis Pater. Al proceder a su
elevacion, se hizo visible la forma. Frente a la forma
plana lenticular de las dos piedras mas pequenias, las
dos mas grandes no tienen una forma definida o se
van estrechando, lo que puede ser consecuencia de la
erosion natural de la arenisca, ya que falta cualquier
huella de uso. Por su forma se excluyen como mate-
rial de construccion. Tampoco estaban colapsadas,
sino todo lo contrario, al parecer, se encontraban
incluso in situ. {Cudl era su funcion? En mi opi-
nion, podrian interpretarse como hitos que marca-
ban los limites del espacio, como es de esperar en un
santuario. Por sus formas inusuales e incluso llamati-
vas, podrian ajustarse muy bien a ese uso. Como ya

175 Tal como afirma von Hesberg, 2007, 456, en la co-
locacion de la base del culto se aprecia inequivocamente una
tradicion griega o romana.

176 Sobre la construccién del muro v. Hauschild, 1986,

325. El nivel inferior es el nivel del suelo del recinto prece-
dente, v. Schattner, 2017a, 129 s., Fig. 3.

http://dx.doi.org/10.33776/onoba.v7i0.3464



THoMAS G. SCHATTNER 215

se encontraban en esa posicién en el nivel inferior,
una explicacion podria ser presumir que cuando el
santuario de Dis Pater estaba en uso, el horizonte
del suelo se encontraba en ese nivel inferior y que las
piedras desempefiarian también la funcién de hitos
en el santuario mas antiguo, que estaria situado de-
bajo del conocido”’. Si esta hipotesis es correcta o, al
menos, probable, la conclusion seria que la extension
del santuario estaba limitaba al supuesto espacio que
ocupa en el foro, donde tendrian que haberse deposi-
tado posibles ofrendas votivas (también para otras
divinidades), de las que en Munigua no se ha encon-
trado el menor rastro en los 60 aflos de investigacion
de campo. De ello se deduce que la estatua del caballo
era, con gran diferencia, el monumento mas grande
del santuario. Por su tamafio y por el hecho de ser de
bronce —podemos imaginar que estaria pulido o in-
cluso dorado”®-, debia causar un efecto impactante
e infundir respeto, admiracién, consideracion y tam-
bién fervor religioso. Al estar colocado sobre un z6-
calo de la altura de un hombre generaba distancia,
apartandose asi del ambito mundano, a la vez que la
postura estatica acentuaba su inmovilidad”’. Para
apreciarlo en toda su magnificencia habia que situar-
se en el portico, es decir, muy cerca de la puerta del
sacellum, y mirar hacia arriba™. El habitaculo alto
y estrecho, unido al vano de la puerta, que determi-
naba la anchura tanto del espacio como del santua-
rio, contribuia en cierto modo a centrar la mirada en
el caballo, reforzando asi el efecto correspondiente.
La reconstruccion de la figura 9b intenta visualizar
la situacion, la distancia que separa al observador de
la puerta depende del tamafio del vano. Si el observa-
dor queria ver la estatua completa, apenas podia
cambiar de posicion™. Todas estas caracteristicas se
corresponden con los habitos grecorromanos de ver
las imagenes de los dioses en general y de las estatuas

177 En este lugar estaria indicada una excavacion para
verificar la situacién.

178 En Munigua hubo estatuas de bronce doradas, v.
Krug, 2006, 154 Fig. 1a; el grupo escultérico de Perugia
puede ayudar a hacernos una idea, v. Andreae, 2012, 226
s. Fig. 166.

179 Las caracteristicas se corresponden con la lista de
peculiaridades que distinguen a las imagenes de divinidades
romanas, v. von Hesberg, 2007, 444.

180 Sobre las manifestaciones de lo divino v., p. j., Vers-
nel, 1993.

181 En esta relacién axial puede reconocerse un efecto
de la perspectiva frontal de la plastica helenistica, v. von
Hesberg, 2007, 456.

http://dx.doi.org/10.33776/onoba.v7i0.3464

de culto en particular™. Gabriele Nick ha descrito
recientemente las caracteristicas de una estatura de
culto (griega) utilizando como ejemplo la de Atenea
Partenos™. De acuerdo con ello, las imagenes de cul-
to son “imagenes de divinidades que estan relaciona-
das directamente con un acto ritual” o que estan
fuertemente arraigadas en el®. Como se ha expues-
to, esta situacion se da en Munigua a pesar de que
no sea posible documentar directamente el ceremo-
nial propio del culto al faltar los testimonios perti-
nentes, como, por ejemplo, el altar. No obstante, es
muy probable que se celebraran actos rituales, tal
como se desprende del espacio que la estatua ocupaba
en el templo (figura 7 b. ¢; 9b). Atendiendo a todas
estas posibilidades descritas, todo parece indicar que
el caballo era la estatua de culto en el santuario Dis
Pater de Munigua™. Por todo ello, podemos supo-
ner con razoén que se trata de un hallazgo que abre
grandes posibilidades a un debate riguroso, a su de-
nominacion y a la reconstruccion del recinto, junto
con su estatua de culto.

Ahora bien, el caballo es realmente la personi-
ficacion de la divinidad? ¢La estatua equina encar-
na a Dis Pater? En otras palabras, (el significado
“Dis Pater” es idéntico al significante “caballo” en
Munigua? Esta cuestiéon ocupa un papel central
en el debate sobre las imagenes de divinidades no
solo en la investigacion espafiola™®. Como punto de
partida de todas las reflexiones se utilizan siempre
los testimonios graficos mas antiguos procedentes
de Hispania, en concreto, relieves en los que se re-
presentan caballos simétricamente situados a ambos
lados de una deidad masculina segin el conocido
esquema del sefior de los animales (posis hippon)®.
Tradicionalmente, la investigacion ha reconocido
siempre al caballo en el arte ibérico un caracter atri-
butivo. La divinidad se consideraba una diosa de
la fecundidad, a la que protegian los caballos™. Las

182 Un esclarecedor resumen actual sobre esta cuestion
de la mano de ejemplos griegos en Kléckner, 2012.

183 Nick, 1997; Nick, 2002.

184 Nick, 1997, 22 s.

185 Fernandez Chicarro y Collantes de Teran, 1972-74,
en cambio, parten de una ofrenda votiva.

186 Contexto celta: p. ej. Kramer, 1989, 538 s.; contexto
hispano, p. ej., Fernandez Gémez, 2003, 35 (con bibliografia
mas antigua).

187 Resumen, p. ¢j., en Blazquez Martinez, 1977, 290-
300, Fig. 95-107; Chapa Brunet, 1980, 878-889; Fernandez
Goémez, 2003, 38; Almagro-Gorbea, 2006, 64 s., Fig. 2.

188 Blazquez, 1973, 756; Blazquez Martinez, 1975, 148:
“a una diosa de la fecundidad, con el matiz concreto de la

REvista OnoBa, 2019, N2 07



216 DIVERSIDAD EN LA DISTANCIA. IMAGENES ROMANAS DE DIVINIDADES EN EL OCCIDENTE HISPANO

ultimas investigaciones han llegado, sin embargo, a
otra conclusién, segtin la cual, en la peninsula ibé-
rica, el caballo encarnaba a una deidad que se ve-
neraba en todo el Mediterraneo™ y en cuyo culto
los iberos participaron a su manera™. Sin embargo,
esta teoria ha sido refutada recientemente, y los au-
tores correspondientes han vuelto a sacar a la luz
la hipétesis tradicional del caracter atributivo del
caballo®. A pesar de su extraordinario interés ar-
queoldgico y epigrafico, el hallazgo de Munigua
no ha desempefiado hasta ahora ningtn papel en
este debate y ni siquiera se menciona, lo que no
deja de ser cuando menos sorprendente’. La cau-
sa quiza se deba a su datacién tardia, en la época
romano-imperial®, a la que, al parecer, no se le re-
conoce suficiente valor informativo. Sin embargo,
en Hispania hay otras referencias a divinidades que
adoptaban la figura de un caballo, lo que respalda la
interpretacion del hallazgo de Munigua. Epigra-
ficamente relevante es el ara votiva de la provincia
de Ledn que un tal Iulius Reburrus dedico a los dei

divinidad protectora de los caballos a la que se ofrecian ex-
votos de estos animales como devocién tipica”.

189 La idea se remonta a Bénoit, 1950, 40-48.

190 Chapa Brunet, 1980, 888, piensa en una divinidad
con figura de caballo, protectora de estos animales. Ya desde
el comienzo de su articulo, Ramos Fernandez, 1993, aboga
por la transformacién del caballo en cuanto atributo en la
divinidad propiamente dicha. La divinidad era masculina
y el caballo, su atributo. Era un dios de la fecundidad, en-
cargado de proteger la fertilidad de los campos y, por tanto,
también de la gleba y de la guerra, pues las guerras se hacian
para defender la tierra de cada uno, es decir, se trataba del
dominio del suelo y de la tierra, de pretensiones territoriales.
En un segundo paso, la figura del caballo materializaria esa
idea de divinidad, dando asi origen a la idea de un “dios-ca-
ballo”. Los caballos sin jinete ni montura de la escultura ibé-
rica son, segun este autor, la personificacion de esa deidad.

191 Olmos Romera, 1992, 29 s.; Aranegui y Prados,
1998, 156; Quesada Sanz y Gabaldon, 2008. Estos autores
basan su argumento sobre todo en los citados relieves con
imagenes del posis hippon. En el arte ibérico, el caballo tiene
siempre caracter atributivo sobre todo en contextos bélicos
o procesionales como elemento de prestigio. Los relieves
votivos con imagenes de equinos tenian esa misma funciéon
atributiva. Los caballos solos acompafiaban a las almas de
los difuntos, mientras que los caballos sin jinete, pero embri-
dados, implicaban siempre un guia a pie.

192 Una excepcién es Bendala Galin y Quesada Sanz,
1995, 64 con su defensa del caracter atributivo del caballo
(“...consagracién al diés de un caballo...”), es decir, como
animal sacrificado.

193 Por ejemplo, Moneo, 2003, que concluye su investi-
gacion en el siglo I a. C.

REevista OnoBa, 2019, N2 07

Equeuniy puede interpretarse del mismo modo'*,

y otro testimonio epigrafico es quiza el nombre del
dios Equeisos". Otra referencia al caballo se escon-
de también en el epiteto Equotullaicensis referi-
do a Arentia, procedente de Sabugal (Portugal)®.
Arqueolégicamente se ha hallado también el para-
lelismo de un caballo como imagen de culto en el
yacimiento celtibérico de Azaila (Cabezo de Alcald,
provincia de Teruel). Hace aproximadamente un si-
glo, en el curso de las excavaciones se encontraron
fragmentos de bronce que pueden asociarse tanto
con un caballo como con una figura masculina en
una céntrica construccion de la ciudad romana. El
pequefio edificio se caracteriza, de una parte, por
la presencia de antas y, de otra, porque la mitad del
espacio interior esta ocupado por un podio (altura
81 cm)"’. Sobre la base de las marcas existentes en
el podio es posible reconstruir un grupo escultérico
en el que un soldado guia a un caballo (figura 13)".
Como otra cabeza femenina que también se ha en-
contrado no presenta ninguna muesca, se supone
que la figura estaba suspendida en el aire coronando
al soldado a modo de una Nike/Victoria®. Junto
con el edificio correspondiente, el grupo escultéri-
co cumple todos los requisitos de una imagen de
culto en un templo, y asi debe interpretarse, sobre
todo porque también se ha descubierto el altar in
situ, delante del podio®™. En un primer momen-
to, este hallazgo puede equipararse con el ejemplo
muniguense porque el edificio que supuestamente
albergaba el santuario estd construido en forma de
templo con antas, si bien los dos bloques que las
conforman no estan unidos a los muros, sino tan
solo antepuestos, dando asi lugar a un pértico pavi-
mentado con losas de marmol de distinto tamafio
(figura 7). El tamafio de las estatuas es asimis-

194 Marco Simén, 1999.

195 En la lectura de De Hoz, 1995, 22. Otra lectura como
apodo del dios Lug en Meid, 1994, 37, que, al parecer, se
ha impuesto, v. Marco Simén, 1999, 485; Quesada Sanz y
Gabaldén Martinez 2008, 158.

196 Pefialba de Villastar: resumen Marco Simén, 1999,
484, con nota 15. Sabugal: resumen Marco Simén, 1999,
484, con nota 16.

197 Cabré, 1925, 309-312, Fig. 13; Beltran Lloris, 1976,
151, Fig. 39; Beltran Lloris, 2000, 230-236, 384 s.

198 Beltran Lloris, 1976, 151 s.y 155-166, lam. 5; Beltran
Llloris1996, 159-161 (reconstruccion en color p. 160).

199 Nony, 969, 24.

200 Cabré, 1925, 310-312, Fig. 13; Beltran Lloris, 1976,
164.

201 En el curso de las citadas obras de restauracion en el

http://dx.doi.org/10.33776/onoba.v7i0.3464



THoMAS G. SCHATTNER 217

mo similar, y el del ejemplar de Azaila es incluso
superior al natural?. Como consecuencia, también
se asemeja la proporcion entre las estatuas y los
edificios. En Azaila, la cella, que mide 6,05 x 4,10
m, parece igualmente pequefa y el grupo esculto-
rico situado encima del podio debia de producir un
efecto de encajonamiento (figura 13)*®. En cuanto
al interior del habitaculo, en Munigua faltan ha-
llazgos testimoniales, pero es 16gico imaginarse que
las paredes estarian estucadas y decoradas con pin-
turas, como era habitual; es posible que el suelo
fuera de marmol, como en el portico, o estuviera
decorado con un mosaico. En Azaila en cambio
se han conservado tantas cosas, que es facil recons-
truir el interior: el suelo delante del podio estaba
cubierto por un mosaico en el que teselas blancas
simulaban un laberinto sobre una base de color; las
paredes estaban estucadas y decoradas con un mo-
tivo geométrico; en el pronaos habia otro mosaico
con un motivo de escamas®**. En realidad se trata
de la decoracion habitual del interior de los templos
republicanos en Italia®®.

Hasta no hace mucho tiempo, el monumento de
Azaila se databa habitualmente hacia la mitad del si-
gloTa. C.2%;sin embargo, la investigacion mas recien-
te ha datado el recinto, con fundamentos sélidos, en el
afio 70 a. C. como terminus ante quem?®” . Esta fecha
ha generado un conflicto con la datacién del grupo es-
cultérico, pues el andlisis estilistico de la cabeza mas-
culina la sitGia por lo general en una fecha posterior,
hacia el afio 30 a. C.2%. Azaila fue abandonada defi-
nitivamente a principios del segundo cuarto del siglo
1a.C.(75/74-69/68 a. C.), tal como ha demostrado el

estudio detallado de los hallazgos y las caracteristi-

foro el hallazgo se fij6 con mortero.

202 Nony, 1969, 5.

203 El grupo escultérico se ha colocado mds o menos en
el centro del podio con un ligero desplazamiento hacia la
entrada, v. Nony, 1969, 6.

204 Cabré, 1925, 310; Jaeggi, 1999, 219, n°® 149, Fig. 56.
Estado actual segin Beltran Lloris, 2000, 384-392 con refe-
rencia a la datacion del mosaico o la decoracion de la pared
en el primer estilo, es decir, a principios del siglo I a. C.

205 von Hesberg, 2007, 451.

206 Nony, 1969, 25; Beltran Lloris, 1976, 164. Esta da-
tacion se basa en primer lugar en circunstancias histéricas
externas, como la destruccién de la ciudad tras la batalla de
Ilerda en el afio 49 a. C.

207 Beltran Lloris, 2000, 392.

208 Por ej. Trillmich, 1993, 55 lam. 35. La dilatada his-
toria de la investigacién descrita con detalle en Nony, 1969,
8-15; Beltran Lloris, 1976, 158 s.; Beltran Lloris, 2000, 388 s.
(con todas las dataciones y descripciones).

http://dx.doi.org/10.33776/onoba.v7i0.3464

Fig. 13. Azaila, grupo escultérico de culto, reconstruc-
cion M. Beltran Lloris. (Fig. 13 Segtin Beltran Lloris
1996, 160 Fig. 152 (reconstruccién M. Beltran Lloris)

cas®, por lo que hay que distanciarse de la datacién

estlhstlca tardia en favor de otra mas temprana. La
alternativa seria rechazar la hipétesis de la construc-
cién simultanea del templo y las estatuas y aceptar los
datos descritos como ciertos. En esta constelacion, el
resultado seria que el templo habria permanecido sin
estatuas durante una generacién.

Mientras Nony vio en la totalidad del recinto la
tumba de un joven aristocrata fallecido, remitién-
dose a ciertos paralelismos de la época helenistica®®,
en 1976 Beltran Lloris sugiri6 el nombre de Quin-
tus Iunius Hispanus®, si bien mas tarde aludio a
un caudillo indigena anénimo??2. Almagro-Gorbea
pensé en primer lugar en un dios patrén de la ciu-
dad, mis tarde en un héroe fundador y, por tltimo,
en un héroe local?®. Tal como ilustra el ejemplo de
los camafeos, en los que probablemente Cneo Pom-

209 Beltran Lloris, 2000, 488.

210 Nony, 1969, 25; ibidem Mierse, 1999, 129 (con la
presuncién de que Sertorius est4 representado en ella) y Bel-
tran Lloris, 2000, 389.

211 Beltran Lloris, 1976, 163

212 Beltran Lloris, 1996, 161 (“jefe indigena”).

213 Almagro-Gorbea, 1994, 32 (“templo poliddico”); Al-
magro-Gorbea, 1996, 128 (“heros kt1stesl; Almagro- Gorbea
2006, 82 (“Heros”).

REvisTa ONoBa, 2019, N© 07



218 DIVERSIDAD EN LA DISTANCIA. IMAGENES ROMANAS DE DIVINIDADES EN EL OCCIDENTE HISPANO

0 20 cm

Fig. 15. Rio Tinto, Museo Minero. Demonio A. (Fig. 15. 16. Dibujos de Antonio Lépez Dominguez; fotos cedidas
amablemente por Aquilino Delgado, procesado DAI Madrid (E. Puch Ramirez))

REevista ONoBa, 2019, N° 07 http://dx.doi.org/10.33776/onoba.v7i0.3464



THoMAS G. SCHATTNER 219

Fig. 16. Rio Tinto, Museo Minero. Demonio B. (Fig. 15. 16. Dibujos de Antonio Lépez Dominguez; fotos cedidas
amablemente por Aquilino Delgado, procesado DAI Madrid (E. Puch Ramirez))

http://dx.doi.org/10.33776/onoba.v7i0.3464 Revista OnoBa, 2019, N® 07



220

peyo Magno se hizo representar como dioscuro, a
principios del siglo I a. C. quiza era posible retratar-
se con atuendo divino. Segtin es sabido, también C.
Metelo se hizo coronar en Corduba por una Nike
utilizando un ingenio mecanico®™.

A los monumentos anteriores y fuera del am-
bito hispano se suma la mencionada estatua del
caballo de Sullias del siglo II d. C., que segtin reza
la inscripcion estaba dedicado al dios Rudiobus.
Desde hace tiempo, la investigacion debate sobre
si se trata de una ofrenda votiva o de una estatua
de culto®. Atendiendo al formato y a las cuatro
anillas de bronce méviles del zocalo parece tratarse
de un artilugio que desempefiaba algtin papel en el
culto y, por ejemplo, podia sacarse en procesion.
La pregunta sobre de si se trataba de una estatua
de culto es preferible dejarla abierta?®. También la
mencionada estatua de Tintignac se ha considera-
do una imagen de culto, sin que se hayan aportado
argumentos convincentes®".

Los monumentos descritos delimitan el marco
cultural en el que surgié la imagen de Dis Pater
en la figura de un caballo. Se trata sin duda de una
creacion innovadora muy similar a la imagen del
dios Endovélico, descrita en lo que antecede®®.
Técnicamente, es posible que las estatuas ecuestres
romanas sirvieran de modelo para la estatua del ca-
ballo, ya que, por lo general, son de tamafio natural
y en Hispania se conocian desde principios de la
época imperial?®. En cuanto al significado, la de-
cision para erigirla pudo partir de la propia Muni-
gua, ya que los escasos testimonios de la presencia
de Dis Pater en la peninsula ibérica son meramen-
te epigraficos, ademas de estar muy diseminados y
lejos unos de otros (figura 14).Junto al testimonio
de la bética Munigua hay otro de Extremadura,
concretamente de Burguillos (Badajoz), asi como
dos inscripciones de la meseta en Carrascosa de He-

nares (Guadalajara) y de Espeja de San Marcelino

214 Vollenweider, 1972-74,43 s., n°® 68,1; 44, n® 69 4;
Beltran Lloris, 2000, 389, Fig. 289 y 290.

215 Kriamer, 1989, 538 s. %historia de la investigacién).

216 Asi también Kridmer, 1989, 538, que no se mani-
fiesta.

217 Maniquet 2008, 319 (“...utilisation comme statues
de culte ne peut étre écartée”); mas precavido, sin embargo,
en trabajos recientes, Maniquet 2016, 138 (“...le cheval, le
cygne...symboles eschatologiques forts...”).

218 V. supra, capitulo sobre el dios Endovélico (ﬁguras
5y 6).

219 Bergemann, 1990, 19. 39.

REevista OnoBa, 2019, N2 07

DIVERSIDAD EN LA DISTANCIA. IMAGENES ROMANAS DE DIVINIDADES EN EL OCCIDENTE HISPANO

(Soria)??. Mas all4 del significado local descrito, el
Dis Pater de Munigua es ante todo una divinidad
topica de marcado caracter local.

Las explicaciones precedentes han puesto de
relieve las distintas corrientes que confluyen en el
caballo de Munigua en cuanto imagen de culto. La
comparacion con la imagen de Azaila revela dife-
rencias fundamentales, que afectan en primer lu-
gar al motivo y después a la forma de la base de la
imagen: en Munigua es un zécalo o podio de gra-
nito, mientras que en Azaila ocupa todo el ancho
de la cella. Von Hesberg ha calificado semejante
disposicion de ilustrativa®! y en combinacién con
el motivo del soldado y el caballo en movimien-
to acentua el efecto de la presencia inmediata de la
divinidad??2. Todo lo contrario de lo que ocurre en
Munigua, donde la altura del zdcalo, la manera de
dirigir la mirada hacia el monumento y la estre-
chez del habitaculo aleja la estatua del espectador,
por lo que necesariamente tenia que parecer inac-
cesible. Los dos santuarios tienen, sin embargo, en
comun que tanto en Azaila como en Munigua tan
solo un numero muy reducido de personas podia
acceder a la divinidad.

Por los detalles expuestos, no hay que dar por
hecho que detras del Dis Pater muniguense se
esconda necesariamente una divinidad indigena,
como supuso Griinhagen??. Esta hipétesis no pue-
de fundamentarse mientras no se aclare como es po-
sible que en Munigua no exista ninglin santuario
prerromano dedicado a una divinidad con aparien-
cia de caballo.

Los demonios de Rio Tinto (figuras 15 y 16)

Como ultimo ejemplo mencionaremos los dos
relieves con demonios de Rio Tinto, cuya localiza-
cién describié brevemente William Giles Nash en
1904. Sin embargo, fue Antonio Blanco Freijeiro el

primero que la publicé en 1962 (figuras 15 y 16)**.

220 Carrascosa: Gimeno Pascual, 2008, 276; Gémez-
Pantoja, 2008, 44, n® 74; Gamo Pazos, 2012, 42; Espeja:
Hernando, 2008, 82 s., n® 123; Burguillos: Gémez-Pantoja,
1997, 25, n® 51, amable indicacion de A. U. Stylow, a quien
doy las gracias.

221 Von Hesberg, 2007, 458.

222 Von Hesberg, 2007, 459.

223 Griinhagen, 1976, 237.

224 Nash, 1904, 60; Blanco Freijeiro, 1962, 39-41 lam.
2, Fig. 10 y 11; Blanco Freijeiro y Luzén Nogué 1966, 79;
Blanco Freijeiro, Luzén Nogué y Ruiz Mata 1970, 7 s.;
Blazquez Martinez,1973, 755; Blazquez Martinez, 1975,
82-84 Fig. B. E; Delgado Dominguez, 2006, 206 s.; Pérez

http://dx.doi.org/10.33776/onoba.v7i0.3464



THoMAS G. SCHATTNER

Espeja de San Marcelino. .

Burguillos del Cefro

e A

Fig. 14. Difusién de las pruebas (epigraficas) de Dis Pater
en la Peninsula. (Fig. 14 DAI Madrid, montaje E. Puch

Ramirez)

El hallazgo en si consiste en piezas diseminadas
or la ladera norte del Cerro Salomén en Rio Tinto
provincia de Huelva)?», que por légica ya debian
ser conocidas desde 1887, fecha en que Nash visi-
t6 las minas de Rio Tinto. Antes del afio 1932, los
relieves fueron trasladados al museo local?®, pues
David Williams los describe en su inventario de 3
de febrero de 1932%%7. Cuando en 1962 Blanco Frei-

Macias, 2009, 351-353; Fernandez Gotz, 2009, 179; Delga-
do Dominguez y Pérez Macias, 2014, 412. - Mi agrade-
cimiento a Elisabeth Truszkowski/Aix-en-Provence por
la confianza demostrada al permitirme leer el inicio de su
manuscrito inédito “Les deux steles de Rio Tinto et le Cerro
de los Santos”.

225 El Cerro Salomén pertenece al Filéon Norte de la
cuenca minera de Rio Tinto y fue explotado sobre todo en
la primera mitad del siglo XX, v. Pérez Macias et al., 2008,
306 con Fig. 1 (plano actualizado).

226 Sobre la historia de los museos de Rio Tinto v. Del-
gado Dominguez, 2014, 50-55.

227 Williams, 1932, 8 s.: “Roman Edifices, &O. The
foundations of an ancient edifice, now almost entirely obli-
terated, can still be observed on the summit of Cerro Salo-
mon. Old writings refer to this building as the »Castillo de
Salomony, but there is evidently some doubt as to whether
it was of Phoenician or Roman origin. Nash (p. 60) writes
that in 1887, whilst searching in the - apparently —four ba-
sement rooms, little larger than cells about eight feet square,
the drainage of them was found to have been provided for.
The earthenware tiles, semi-circular, forming the >pipings
for the drainage, of which, concealed in the loose earth, a
few still remained entire, were of large size. From this place
too, Roman sarcophagi are said to have been obtained. Pos-
sibly during the Roman occupation the Castillo de Salomon
was used as a stronghold and watch-tower. Buried in the
loose soil and debris some short distance below the pinnacle

http://dx.doi.org/10.33776/onoba.v7i0.3464

221

jeiro menciona que, ademds de los relieves que se
estudiardn a continuacién, se encontraron también
sillares, fustes y basas de columnas?®, no se refiere
a sus propias observaciones, sino a una informacién
anterior. Su afirmacion de que en el Cerro Salomoén
habia huellas de asentamientos y objetos de la Edad
del Bronce y épocas posteriores que llegan hasta la
Edad Media arabe se vio refrendada por las exca-
vaciones de los afios 1966/67°%, que constataron
la existencia de un asentamiento del siglo VII a.
C. y una fortaleza drabe®’. Segtin el estado actual
de la investigacion, hay también restos ibéricos y
romanos®.. Los arquedlogos siguieron la hipotesis
esbozada por Nash de que los relieves de los demo-
nios podrian pertenecer a la construccion de silleria
(que Nash vio y describi6) existente en la cima del
cerro, de la que incluyeron una foto antigua en su
publicaciéon®?. En 1966/67 no existia ya esa cons-
truccién, pues hacia ya mucho tiempo que la cima
habia desaparecido como resultado de la explota-
cién minera.

Los dos relieves —tanto el demonio A?¥ como
el demonio B?*— muestran rostros grotescos repre-
sentados de frente (figuras 15y 16). Esta apariencia,
en combinacién con el bloque de gossan (silicato de
Oxido de hierro, conocido también como montera
de hierro)?®, de color rojo sangre, que se caracteriza

upon which the >Castilloc was erected, on the northern slo-
pes of the mountain, two curious stone heads or images (see
photos) were discovered. Nash states that they appear to be
rather crude and inartistic representations of the goddess
Ashtaroth, a popular divinity with the Phoenicians, and su-
ggests that they may have been the work of a Phoenician
artist” (extracto transcrito del inventario gracias a la amable
autorizacién del Museo Minero de Rio Tinto). En el texto se
cita la obra de Nash de 1904. Sus dibujos se remontan a 1887,
aflo en que visité Rio Tinto.

228 Blanco Freijeiro, 1962, 39-41.

229 Blanco Freijeiro, 1962, 32. Sobre la mina, v. Domer-
gue, 1987, 237 s. (“filon nord”).

230 Blanco Freijeiro, Luzén Nogué y Ruiz Mata, 1970.
Sobre el periodo orientalizante en Rio Tinto, v. Schattner,
2011.

231 Domergue, 1990, 149 y 169.

232 Blanco Freijeiro, Luzén Nogué y Ruiz Mata 1970,
7,lam. 4. La fotografia ha sido tomada en el antiguo nivel
de la cima de la colina.

233 Blanco Freijeiro, 1962, lam. 2, Fig. 10.

234 Blanco Freijeiro, 1962, lam. 2, Fig. 11.

235 Este material del tipo “gossan transportado” (Pérez
Macias, 2009, 351; Delgado Dominguez et al., 2011, 311-314;
Pérez Macias et al. 2012, 318; Delgado Dominguez y Pérez
Macias, 2014, 412; Delgado Dominguez,ZOlS) se extraia de
canteras propias y en la Antigiiedad se utilizé para cons-

REvisTa ONoBa, 2019, N© 07



222

por sus numerosas vetas oscuras e inclusiones de
grano grueso (cuarzo, entre otras), lo que le confie-
re un aspecto impuro y en cierto modo repulsivo,

roduce como resultado una imagen aterradora de
la divinidad, que presenta un rostro distorsionado
de aspecto demoniaco®. Los rostros han sido escul-
pidos en bloques rectangulares verticales de, apro-
ximadamente, medio metro de altura. Al tratarse de
altorrelieves, la superficie del fondo estd rebajada.
El demonio A es mas grande y ocupa casi por com-
pleto la superficie delantera del bloque (figura 16).
El demonio B es més pequefio (figura 15) y la cabe-
za sobresale del fondo, que rodea el rostro a modo
de superficie plana indiferenciada. Esta superficie es
rectangular y hacia los lados presenta un rebaje a
modo de marco. En la parte de abajo se ha dejado
libre una superficie en la que habria encajado bien
una inscripcién. Con todo, la proporcion entre la
cabeza y la superficie parece un tanto desequilibra-
da, como si faltara algo.

La apariencia grotesca de los rostros se ha con-
seguido exagerando las partes protuberantes, como
los globos oculares, la nariz, los pémulos y los la-
bios. Parece como si cada una de ellas hubiera sido
esculpida por separado y solo al unirlas conforma-
ran el rostro. El relieve adquiere asi movimiento,
a la vez que la incidencia de los rayos de luz y el
correspondiente efecto de claroscuro acenttian atin
mas el efecto. Las caracteristicas descritas son mas
notorias en el demonio A que en el B. Sus ojos estan
bordeados por acanaladuras de aristas vivas y angu-
losas, confiriéndole un aspecto mas terrorifico que
en el caso del demonio B, en el que las transiciones
son mas redondeadas y suaves. Lo mismo cabe decir
de las orejas, en el demonio A son puntiagudas y
estan separadas, mientras que el demonio B carece
de ellas. Ambos demonios tienen a cada lado de la
cabeza sendas protuberancias de seccion cuadrada.
En el demonio A se ha eliminado la superficie de
fondo entre ellas, en el demonio B, en cambio, se
ha mantenido. Blanco Freijeiro ha interpretado las

truir monumentos, en concreto, elementos arquitecténicos,
como columnas, basas, sillares, altares (Pérez Macias, 2009)
y cupae (Pérez Macias y Delgado Dominguez 2012). Desde
entonces no volvio a usarse hasta la I Guerra Mundial para
extraer el hierro que contiene ante la escasez de este mate-
rial, v. Pérez Macias, 2009, 362; Delgado Dominguez et al.,
2011, 314-323.

236 Naturalmente, es posible que los relieves estuvieran
estucados y pintados, e incluso puede suponerse que lo es-
taban, pero hasta ahora no se han identificado ni huellas ni
restos que lo confirmen.

REevista OnoBa, 2019, N2 07

DIVERSIDAD EN LA DISTANCIA. IMAGENES ROMANAS DE DIVINIDADES EN EL OCCIDENTE HISPANO

protuberancias como cuernos o coronas vegetales
estilizadas?”, que, por otra parte, son muy frecuen-
tes en el arte celta, apareciendo, por ejemplo, en las
estatuas de Roquepertuse, Holzgerlingen, Heidel-
berg, Pfalzfeld”® o en el hombre de Glauberg.

Desde entonces se menciona siempre esta cone-
xion con el mundo celta y se relaciona con la pre-
sencia en Rio Tinto —epigraficamente documenta-
da— de poblacién procedente del norte de Hispa-
nia que trajo consigo claras influencias celtas®. Es
evidente que se trata de figuras miticas. Tal como
sefiala Paul Jacobsthal, la corona de hojas es carac-
teristica de una divinidad?*’. En el circulo de los
monumentos celtas existen, de hecho, paralelis-
mos con estos rostros grotescos, por ejemplo, en los
adornos de las asas de bronce de La Tene temprana
de Kleinaspergle?*' y Weiskirchen?#, asi como en
una lamina de oro de Schwarzenbach?®, en la escul-
tura de formato grgnde del siglo IT a. C. de la que la
cabeza de Msecké Zehrovice?** es una buena mues-
tra, en algunas imagenes de las deidades representa-
das en el caldero de Gundestrup del siglo I a. C.2#,
en una chapa de bronce de Cadbury-Camelot?*®, en
monedas®’ y en las imagenes de tétes coupées?*.
Jacobsthal ha demostrado asimismo que la repre-
sentacién de rostros grotescos es caracteristica de la
cultura de La Tene temprana®®.

Con todo, ¢pertenecen realmente los dos relie-
ves de Rio Tinto al entorno del arte celta de Fu-
ropa Central si se tiene en cuenta que al menos el
demonio A, estilisticamente mds antiguo, tendria
que estar relacionado con una datacién en La Tene
temprana? A esta hipétesis se opone, en primer lu-
gar, la ausencia de la decoracion vegetal que siempre
acompaiia a las cabezas celtas, asi como la inexis-

237 Blanco Freijeiro, 1962, 40 s.

238 Jacobsthal, 1969, 15.

239 Blanco Freijeiro y Luzén Nogué 1966, 83 s.; recien-
temente Pérez Macias, 2009, 353.

240 Jacobsthal, 1969, 4. 15.

241 Jacobsthal, 1969, 201 n.? 385; Megaw, 1990, 55, Fig. 47 .

242 Megaw, 1990, 55, Fig. 48.

243 Jacobsthal, 1969, 171 n.° 58; Megaw, 1990, 70, Fig. 74.

244 Varagnac, 1956, 92, n° 1; Megaw, 1990, 124, Fig.
178, lam. 17;

245 Megaw, 1990, 175, Fig. 285; Goudineau y Verdier,
2006, 56 s. 64 y 65.

246 Megaw, 1990, 241, Fig. 412.

247 Méniel, 20006, 176.

248 Garcia, 2006, 160-163.

249 Jacobsthal, 1969, 162: (“The beasts and masks give
the Early Style the stamp”).

http://dx.doi.org/10.33776/onoba.v7i0.3464



THoMAS G. SCHATTNER

tencia de monumentos celtas similares con estatuas
de gran tamafio en el sur de Hispania®’ y, por alti-
mo, la enorme distancia.

Metodolégicamente, parece por ello convenien-
te hacer un repaso de los monumentos del sur de
Hispania, donde de hecho existen muy buenos ele-
mentos de comparacién. Me remito especialmente
a los relieves funerarios de la Alta’Andalucia, en
concreto, de Linares y de la vecina Ubeda®!, donde
aparecen también los mismos rostros grotescos con
protuberancias corniformes®?, gorgonas con pei-
nados altos, que podrian interpretarse como cuer-
nos®?, bloques con molduras decoradas con caras
que infunden miedo®* y rostros que parecen mas-
caras con hojas de hiedra enhiestas a los lados, que
también simulan cuernos®. Los dos paralelismos
mas cercanos tanto por la forma rectangular verti-
cal del bloque de piedra como por la técnica utili-
zada para representar el rostro hinchando algunas
partes quiza sean dos relieves de la colonia romana
de Salaria. En uno se muestra un rostro sin barba
(¢gorgona?) con un peinado alto como el que se ha
descrito en otras piezas en las que los anchos me-
chones se disponen a modo de corona®9; en el otro
se acentua el caricter aterrador de la expresion®.
Las comparaciones parecen tan convincentes que
los relieves de Rio Tinto se incluyen inmediata-
mente en este grupo®®. Todas las piezas descritas
de la Alta Andalucia pertenecen al siglo I d. C. y
proceden de construcciones funerarias tipo torre?;
las dos citadas en Gltimo lugar, incluso del mismo
monumento, lo que permite suponer la existencia

250 Un posible paralelismo de las cabezas demoniacas
mostradas de frente podria verse en la cerdmica ibérica de
sellos, donde aparecen cabezas similares que se identifican
como toros, v. Fernandez Maroto et al., 2007, 219, Fig.
7. Sobre este género de ceramica ibérica, imprescindible
Blech, 2002/03.

251 Todos ellos son piedra caliza o arenisca local, CSIR
Espaiia, 2002, 38-43.

252 CSIR Espaiia, 2002, 94, v. n° 46, lam. 22,1,

253 CSIR Espana, 2002, 97, n® 48, lam. 24,1.

254 CSIR Espaiia, 2002, 99, n°® 54, lam. 28,1.

255 CSIR Espaiia, 2002, 100, v. n® 56, 1am. 28,2.

256 CSIR Espaiia, 2002, 145, n° 149, lam. 67.1.

257 CSIR Espaiia, 2002, 146, v. n® 150, lim. 68,1.

258 Otro grupo lo forman las gorgoneia rerpresentadas
en los pulvini y altares funerarios del nordeste hispano, que,
sin embargo, tienen un formato mds pequefio, p. ej. Blech,
1993, 334, v. lam. 118. 119. Su difusién llegd incluso hasta
Lusitania, v. Gongalves, 2007, 407, v. n® 200.

259 CSIR Espaiia, 2002, 53. 66.

http://dx.doi.org/10.33776/onoba.v7i0.3464

223

de un taller comun?®. Segun se ha demostrado,
estos talleres tenian una estrecha relaciéon con Ita-
lia>!, lo que explica el uso del abanico de motivos
del mundo grecorromano, consistente en gorgonas,
silenos y satiros, que son precisamente las figuras
que aparecen representadas en las piezas citadas?®.
Como las mencionadas imagenes grotescas celtas
de La Tene temprana se remontan igualmente a los
rostros caricaturescos grecorromanos®®, la seme-
janza formal no requiere mas explicacion, ambas
corrientes remontan a la misma fuente.

En analogia con las imagenes de la Alta Andalu-
cia, los presuntos cuernos o coronas de hojas debe-
rian interpretarse mas bien como mechones de ca-
bellos peinados hacia lo alto. En el demonio B se ha
dejado una especie de bulto o chichén entre los me-
chones corniformes, que podria ser un hueco para
los presuntos cuernos, para el que no se ha encon-
trado explicacién (figura 16). En la parte superior
del relieve se intuye un estucado y es posible que
el estuco estuviera decorado con pinturas. Asimis-
mo cabe suponer que en esos huecos hubiera algo
insertado, por ejemplo, parte de la cabellera (¢de
metal?). En el demonio A se aprec1a un punto de
rotura (supuestamente reciente) (figura 155) del que
mas tarde se retird el material rocoso. Precisamente
fue esta operacion, que no puede datarse, en la que
solo se mantuvieron los dos mechones exteriores, la
que confiri6 al rostro la apariencia de un personaje
cornudo. La prueba de que no puede tratarse de la
superficie de fondo original, descrita en lo que an-
tecede, que enmarca el rostro, la aporta el hecho
de que el punto de rotura no se encuentra al mismo
nivel de la superficie del fondo, sino que penetra
mucho més profundamente en la piedra. También
en este caso cabe pensar en la insercion de una parte
independiente de la cabellera o en un adorno de la
cabeza, como en el demonio B. En cualquier caso
parece acertada —con razén- la hipdtesis de que, en
analogia con los ejemplos andaluces, en el demonio
A, los mechones que originalmente formaban un
peinado alto se extendian practicamente sobre toda
la frente, llegando de oreja a oreja.

260 Se trata de la tumba de los Stlacii en Salaria, v.
CSIR Espaiia, 2002, 46, Fig. 16, y 58, Fig. 23.

261 CSIR Espaiia, 2002, 47.

262 De las piezas descritas se identifica como Gorgo:
CSIR Espaiia, 2002, 97 n® 48; como Sileno: CSIR Espaiia,
2002, 99, n° 54., 146, v. n® 150; como satiro: CSIR Espana,
2002, 100 v., n® 56. 145 n® 149.

263 Jacobsthal, 1969, 20. 22. 156.

REvista OnoBa, 2019, N2 07



224

El contexto de la funcién de los dos relieves de
Rio Tinto debe buscarse también en la arquitectura
funeraria. Los bloques en los que aparecen repre-
sentados los dos demonios solo ofrecen un tnico
punto de vista, como se comprueba al examinar
las superficies laterales alisadas y los toscos rever-
e (ﬁguras 15y 16), es decir, estaban pensados para
ser colocados de forma que solamente se viera el
frente. De la necrépolis La Dehesa, en Rio Tinto,
se conocen cimentaciones rectangulares aplastadas,
casi cuadradas, que podrian interpretarse perfecta-
mente como construcciones funerarias tipo torre?*,
No es posible saber si los relieves A y B estaban
colocados juntos en un mismo edificio o cada uno
en uno distinto. Atendiendo a las diferencias for-
males (distintos tamafios) y estilisticas descritas, es
légico suponer, en principio, la existencia de dos
construcciones.

En este caso se sumaria ademas una caracteris-
tica comun al mencionado contexto de la Alta An-
dalucia, como es el material utilizado (gossan) y su
tratamiento escultérico. Este material es tipico de
Rio Tinto, pues, salvo aqui, no se usaba en ningtin
otro lugar. En Rio Tinto, en cambio, se procesa-
ba en un taller especializado®®. De esta produccion
se conocen mas de 100 piezas*®. El taller estuvo
activo desde la época flavia hasta mediados del si-
glo I d.C. y trabajaba fundamentalmente para la
necropolis, a la que suministraba sillares, capiteles,
tustes, basas, cupae y sarcéfagos para las construc-
ciones funerarias®”’. La fabricacién de los relieves
con los demonios encaja en este contexto, que
también coincide cronolégicamente, pues durante
algin tiempo, en concreto, hacia finales del siglo
I d. C, los talleres de la Alta Andalucia y de Rio
Tinto estuvieron activos simultineamente. Es fa-
cil imaginarse que escultores andaluces trabajaron
también en Rio Tinto. En cuanto la necrépolis mas
importante de Rio Tinto, La Dehesa se caracteriza
también por la decoracion figurativa de sus tumbas.
Con ello se hace cada vez mas evidente que tanto en
Urium/Rio Tinto, en cuanto asentamiento, como
en otras localidades mineras de la regién®®, existia

264 Jones, 1980, 154, Fig. 5. Sobre esta necrépolis v.
también Pérez Macias, 2009, 359; Pérez Macias y Delgado
Dominguez, 2012, 314-316.

265 Delgado Dominguez y Pérez Macias, 2014, 411-414.

266 Pérez Macias, 2009, 352.

267 Pérez Macias, 2009, 351-360.

268 Por ejemplo, el asentamiento de Corta Dehesa en
Rio Tinto, del que proceden claramente dos estatuas identi-

REevista OnoBa, 2019, N2 07

DIVERSIDAD EN LA DISTANCIA. IMAGENES ROMANAS DE DIVINIDADES EN EL OCCIDENTE HISPANO

cierto prurito artistico, que habia que satisfacer, de
equipararse a las ciudades romanas mas conocidas
de la Bética.

RESUMEN Y CONCLUSION.

Resumen. La recopilacion de las divinidades in-
digenas del Occidente hispano ofrece una imagen
heterogénea. Junto a esculturas interpretadas como
grecorromanas, como Endovélico o los demonios
de Rio Tinto, hay otras que se enmarcan claramen-
te en la tradicién celto-romana, como el dios herre-
ro de Vilar de Perdizes, o creaciones propias, como
el llamado Vestius Aloniecus. El impulso medite-
rraneo de producir imagenes de deidades fue asu-
mido por tanto de distinta manera, desembocando
en soluciones diferentes. La distancia de las mismas
respecto de los monumentos de Roma es evidente.
Al mismo tiempo, los monumentos documentan
sin duda los inicios hacia una evolucién propia en
Hispania, que, sin embargo, no consigui() impo-
nerse ante el trasfondo de los modelos romanos
mencionados al comienzo, y en lo que respecta a
las imagenes de divinidades propias, tampoco lleg6
a crearse un canon comun en el Occidente indoeu-
ropeo de Hispania. El ejemplo de Aelius Fronto
en Munigua pone claramente de manifiesto que la
iniciativa para crear imagenes de divinidades cali-
ficables de indigenas solamente podia provenir del
ambito privado. Segtin la posicion social, el nivel de
formacion, la procedencia —de la capital, Augusta
Emerita, o de la provincia profunda-—, el resultado
es muy heterogéneo, como cabria esperar.

Dis Pater es un dios del inframundo, esposo de
Proserpina, que puede identificarse con Plutén.
Anunciaba presagios funestos, provocaba aconte-
cimientos extraordinarios y terremotos, producia
vapores pestiferos y se le ofrecian sacrificios de san-
gre?® en forma de animales negros?°. Arqueolégi-
camente, estas caracteristicas no han dejado nin-
gun rastro en Munigua y, segun parece, tampoco
existen. La presencia de la divinidad solo encuentra
una explicacion en la existencia de las numerosas
minas, que durante siglos constituyeron la base
economica de la ciudad. Todo el recinto puede cla-

ficadas, con buen fundamento, como Claudio y Livia; sobre
otros ejemplos y asentamientos mineros v. Schattner, 2008,
332 s. en: Pérez Macias et al., 2008, 326-332; Pérez Macias,
2009, 349.

269 Sobre los sacrificios de sangre en la Hispania prerro-
mana v. ahora De la Bandera Romero, 2002.

270 Griinhagen, 1976, 231.

http://dx.doi.org/10.33776/onoba.v7i0.3464



THoMAS G. SCHATTNER

sificarse sin dificultad entre las sacella secondai-
res, término acufiado por Jean-Charles Balty para
designar los santuarios pequeiios de importancia
secundaria existentes en los foros?”!. Este santuario
dedicado a Dis Pater erigido conforme a un disefio
arquitectonico es el tinico que se conoce del mundo
romano.

También la cabeza del dios Endovélico debid
pertenecer a la imagen de culto del santuario corres-
pondiente. Su calidad es extraordinaria desde todos
los puntos de vista para las circunstancias lusitanas,
y en el trasfondo de la escultura en la regién ocu-
pa sin duda una posicién unica, acentuada atin mas
por tratarse de un oraculo, es decir, una forma de
culto originaria de Oriente que en Occidente no es
muy frecuente. Realmente sorprende encontrar un
santuario de estas caracteristicas en una region tan
apartada como la Lusitania central. Quienes acu-
dieran al santuario, entre los que incluso figura un
jinete romano, serian sin duda capaces de entender
el lenguaje visual, aunque se tratara de un santuario
situado en medio del campo, lejos de las ciudades
mas cercanas, como Augusta Emerita y Ebora*?.
La localizacion, junto con los materiales y demas
hallazgos, apuntan a un donante particular. Como
ejemplo de donaciones de este tipo cabe citar el san-
tuario que el senador Calpurnius Rufinus mand6
erigir en Pandias, en el norte de Portugal®. Por
este motivo se tiende a interpretar de la misma ma-
nera las imagenes de Vestius Aloniecus y de Su-
cellus. En una region en la que las representaciones
figurativas son muy escasas, donde no hay un arte
menor digno de mencién ni terracotas, ni esta-
tuillas, ni otras imagenes, ni tampoco la tradicién
correspondiente, los relieves de Vestius Aloniecus
y de Sucellus tuvieron que ejercer una fuerza de
atraccién enorme. Atendiendo a esta circunstancia,
se les debe reconocer un caracter de excepcion y ver
en ellos imagenes de divinidades. El debate sobre si
se trata de imagenes de culto o votivas es preferible
dejarlo abierto, pues la transicion entre unas y otras

271 Balty, 1993, 91. A la localizacion de estos santuarios
pertenecen también los lugares de culto imperial que, por lo
general, se encuentran en el foro o muy cerca del mismo, p.
ej. en Narona (Dalmacia) o en Boubon/Kybiratis (resumen
Witschel, 2002, 120 s.) o quiza también en la Cestros cilica
(Bean y Mitford, 1970, 155-160) y ahora también en Augus-
ta Emerita (Nogales Basarrate, 2008), si bien su finalidad
sigue sin estar totalmente clara (Witschel, 2002, 114-117).

272 Recientemente, resumen en Schattner, 2017b, 354-357.

273 Recientemente, resumen en Schattner 2017b, 363-365.

http://dx.doi.org/10.33776/onoba.v7i0.3464

225

es muy fluida. En este contexto resulta igualmente
interesante el hecho de que se trata de relieves y no
de esculturas de bulto redondo. Ambos géneros tie-
nen tradicién en el arte prerromano de la region®”.
En el arte grecorromano, las imagenes de los dioses-
son, por lo general, esculturas exentas”>. Mientras
que las esculturas de bulto redondo o exentas estan
separadas de la pared o de otro soporte, el relieve
estd integrado en una plancha de piedra que actta
de soporte. No obstante, de esta caracteristica no se
puede sacar ninguna conclusion sobre el emplaza-
miento original. El hecho de que en todos los casos
se trate de divinidades masculinas se corresponde
con la idea general de que, en cuanto a la tradicion
iconografica, en el ambito indoeuropeo de Hispania
predominan las deidades masculinas, mientras que
en el entorno ibérico predominan las femeninas.

Los creadores de imagenes de divinidades del
noroeste hispano en ningﬁn momento recurrieron
a su tradicion iconografica, sino que sucumbieron a
la fuerza de atraccién de la imagineria grecorroma-
na, que les ofrecia soluciones mucho mas adecuadas
para su tarea. Incluso los guerreros galaico-lusita-
nos que parecen tan indigenas muestran influencias
mediterraneas, como el contraposto que se apunta
en alguna de las estatuas?®.

Tanto la poblaciéon como las instituciones del
Imperio romano estaban obligadas a posicionarse
en el marco establecido. Esa obligacién generd no
solo fuerzas creativas, sino también el impulso de
crear imagenes antropomorficas de las divinidades.
En un territorio carente de una tradicion indigena
de tal indole, la mirada en busca de modelos ha de
traspasar los limites regionales. Todas las imagenes
de divinidades descritas en este articulo (tabla 1)
fueron esculpidas en la época imperial, en un mo-
mento en el que ya se habia producido el impacto
y en Hispania atin perduraba la correspondiente
difusién de los modelos romanos. Las imagenes
con raices en la tradicién de Roma, mencionadas al
principio, dan suficiente testimonio de ello.

A modo de conclusién, las observaciones si-
guientes parecen interesantes:

Tanto en la cabeza de Endovélico como en los
demonios de Rio Tinto se recurre, de forma mas o
menos clara, a la tradicion iconografica grecorro-
mana convencional.

274 Calo Lourido, 1993/94; Calo, 1994; Schattner, 2003.

275 Sobre la ambivalencia v. la, Atenea Partenos, Nick,
1997 y Nick, 2002.

276 Schattner, 2003.

REvista OnoBa, 2019, N2 07



226

Algo distinto ocurre en el caso del dios herrero
de Vilar de Perdizes, pues es evidente que detras del
mismo se esconden representaciones de Sucellus
(con contornos difuminados). Este dios era venera-
do sobre todo en las provincias septentrionales del
imperio, como la Galia, Recia, Germania y Brita-
nia, lo que prueba que la mirada se dirigi6 también
a las otras provincias. Es evidente que dentro del
marco regulador cabian también relaciones trans-
versales entre las provincias.

Finalmente, hay que sefialar encarecidamente
que con la imagen de Vestius Aloniecus se cred,
al parecer, una iconografia de la nada, lo que es po-
sible aplicar también, aunque de forma restrictiva,
al caballo del Dis Pater de Munigua. Se trata sin
duda de un acto intelectual que se manifiesta en la
forma material presentada.

BIBLIOGRAFIA

Abascal Palazén, JM. y Alféldy, G. (2005), Ins-
cripciones romanas de la provincia de To-
ledo (siglos I-III), Bibliotheca archaeologica
hispana, 42, Madrid.

Acufia Castroviejo, F. (1974), “Notas sobre la mor-
fologia y la decoracién en las aras y las estelas de
Galicia en época romana”, Studia Archaeologi-
ca, 32,17-31.

F. Acufia Castroviejo, F. y P. Rodriguez Garcia,
P. (2000), “La plastica funeraria en la Galicia
romana”, Actas de la III Reunion sobre escul-
tura romana en Hispania ( P. Leén Alonso y
T. Nogales Basarrate, Eds.), Cérdoba, 197-209.

Alarcio, ]. de (1974), Portugal romano, Lisboa.

Alarcio, J. de (1988), Roman Portugal, Gazetteer
II, Warminster.

Alfayé Villa, S.(1963), Santuarios y rituales en
la Hispania Céltica, BAR International Se-
ries, 1963, Oxford.

Alfayé Villa, S.(2013), “Sobre iconografia y teoni-
mia en el noroeste peninsular”, Paleohispani-
ca, 13,189-208.

Almagro-Gorbea, M. (1994), “El urbanismo en la
Hispania céltica. Castros y oppida en la Penin-
sula”, Castros y oppida en Extremadura (M.
Almagro-Gorbea y A. M. Martin Arija, Eds.),
Complutum extra, 4, 13-75.

Almagro-Gorbea, M. (1996), Ideologia y poder en
Tartessos y el Mundo Ibérico, Discurso de in-
greso en la Real Academia de la Historia, leido el
dia 17 de noviembre de 1996, Madrid.

REevista OnoBa, 2019, N2 07

DIVERSIDAD EN LA DISTANCIA. IMAGENES ROMANAS DE DIVINIDADES EN EL OCCIDENTE HISPANO

Almagro-Gorbea, M. 2006), “Ideologia ecuestre en
la hispania prerromana”, El caballo en el mun-
do prerromano (M. Barril Vicente y F. Quesada
Sanz, Eds.), Gladius, 25, 59-94.

Almeida, C.A. de (1974), Escavagdes no Monte
Mozinho 1974, Penafiel.

Almeida, C.A. de (1980), “O templo de Mozinho e o
seu conjunto”, Portugalia, 1, 51-56.

Alonso Rodriguez, M., Luzén Nogué, J.M?* y
Mafias Romero, I (2014), “El santuario de Tajo
Montero en Estepa, Sevilla”, Santuarios su-
burbanos y del territorio de las ciudades ro-
manas (J. Mangas Manjarrés y M. A. Novillo
Lépez, Eds.), Madrid, 535-548.

Altenhofer, E. (2007), “Die Cella des Dioskuren-
tempels von Cori”, Romische Mitteilungen,

. 113,373-397.

Alvarez-Ossorio, F. (1941), Catdlogo de los exvo-
tos de bronce ibéricos, Madrid.

Andreae, B. (2012), Romische Kunst von Augus-
tus bis Constantin, Maguncia.

Aranegui Gasco, C. y Prados, L. (1998), “Die Hei-
ligtimer. Heiligtiimer - die Begegnung mit der
Gottheit”, Die Iberer, 151-161.

Alves de Aratjo, L. (1999), “Vestio Lonieco e os
Argonautas”, Congresso de proto—histéria eu-
ropeia, Actas. Centendrio da morte de Fran-
cisco Martins Sarmento (A. Amaro das Neves,
Coord.), Guimaries, 223-261.

Ayerbe Vélez, R., Barrientos Vera, y F. Palma Gar-
cia-Eds.- (2009), EI foro de Augusta Emerita.
Génesis y evolucion de sus recintos monu-
mentales, Anejos de Archivo Espafiol de Ar-
queologia, 53, Mérida.

Bakalakis, G. (1973), “Vorlage und Interpretation
von romischen Kunstdenkmilern in Thessalo-
niki”, Archdologischen Anzeiger, 88,671-684.

Balil Illana, A. (1960), “Plastica provincial en la
Espafia romana”, Revista de Guimardes, 70,
107-131.

Balil Illana, A. (1974), “Sobre las esculturas de época
romana en Galicia”, A Ranuccio Bianchi-Ban-
dinelli sus amigos y discipulos espanoles,
Studia Archaeologica, 32, 43-48.

Balil Illana 1978A. Balil Illana, A. (1978), Escultu-
ras romanas de la Peninsula Ibérica I, Studia
Archaeologica, 51, Valladolid.

Balil Illana, A. (1979a), Esculturas romanas de
la Peninsula Ibérica II, Studia Archaeologica
54, Valladolid.

http://dx.doi.org/10.33776/onoba.v7i0.3464



THoMAS G. SCHATTNER

Balil Illana, A. (1979b), Esculturas romanas de
la Peninsula Ibérica II1, Studia Archaeologi-
ca, 60, Valladolid.

Balil Illana, A. (1981), Esculturas romanas de la
Peninsula Ibérica 1V, Studia Archaeologica,
68, Valladolid.

Balil Illana, A. (1982), Esculturas romanas de la
Peninsula Ibérica V, Studia Archaeologica, 71,
Valladolid.

Balil Illana, A. (1983), Esculturas romanas de la
Peninsula Ibérica VI, Studia Archaeologica,
73, Valladolid.

Balty, J.C. (1993), “Le centre civique des villes ro-
maines et ses espaces politiques et administra-
tifs”, La ciudad en el mundo romano (X
Dupré i Raventos, Eds.), Actas del Congreso In-
ternacional de Arqueologia Clasica, Tarragona,
91-99.

De la Bandera Romero, M? L. (2002), “Rituales de
origen oriental entre las comunidades tartesias:
el sacrificio de animales”, Ex oriente lux. Las
religiones orientales antiguas en la Peninsu-
la Ibérica (E. Ferrer Albelda, Ed.), Spal Mono-
grafias I1, 1141-158.

Bean, G. y Mitford, B.M. (1970), Journeys in
Rough Cilicia 1964-1968, Viena.

M. Belén, M? y Escacena, J.L. (2002), “La imagen
de la divinidad en el mundo tartésico”, Ex orien-
te lux. Las religiones orientales antiguas en
la Peninsula Ibérica (E. Ferrer Albelda, Ed.),
Spal Monografias II, 159-184.

Beltran Lloris, F. -Ed.- (1995a), Roma y el naci-
miento de la cultura epigrdfica en occidente,
Actas del Coloquio Roma y las Primeras Cul-
turas Epigraficas del Occidente Mediterraneo,
siglos IT a. E. — Id. E., Zaragoza.

Beltran Lloris, F. (1995b),"La escritura en la fron-
tera. Inscripciones y cultura epigrafica en el Val-
le Medio del Ebro”, Roma y el nacimiento de
la cultura epigrdfica en occidente (F. Beltran
Lloris, Ed.), Zaragoza, 169-196.

Beltran Lloris, F. (2012), “Roma y la epigrafia ibé-
rica sobre piedra del Nordeste peninsular”, Pa-
laeohispanica, 12, 9-30.

Beltran Lloris, M. (1976), Arqueologia e historia
de las ciudades antiguas del Cabezo de Al-
cald de Azaila, Teruel, Monografias Arqueo-
logicas, 19, Zaragoza.

Beltran Lloris, M. (1996), Los iberos en Aragén,
Coleccion «Mariano de Pano y Ruata», 11, Za-
ragoza.

http://dx.doi.org/10.33776/onoba.v7i0.3464

227

Beltran Lloris, M. (2000), Azaila, estado de la
cuestion en el ano 2013, Caesaraugusta, 83,
1-536.

Bendala Galan, M. y Quesada Sanz, F. (1995), “El
caballo en la Bética romana”, Al-Andalus y el
caballo (P. de la Torre, Ed.), El Legado Andalu-
si, Barcelona, 51-65.

Benoit, F. (1950), Les mythes de loutretombe.
Le cavalier a l'anguipéde et l’écuyére Epona,
Collection Latomus, 3, Briissel.

Benoit, F. (1954), L’heroisation équestre, Publica-
tion des Annales de la Faculté des lettres, Aix-
-en-Provence, Nouv. Série, 7, Aix-en-Provence.

Benoit, F. (1959, Mars et Mercure. Nouvelles
recherches sur linterprétation gauloise des
divinités romaines, Pubblications des Annales
de la Faculté des lettres, Nov. Série, 25, Aix-en-
-Provence.

Bergemann, J. (1990), Romische Reiterstatuen.
Ehrendenkmdler im dffentlichen Bereich,
Beitrige zur Erschlieflung hellenistischer und
kaiserzeitlicher Skulptur und Architektur, 11,
Maguncia.

Bergmann, M. (1998), Die Strahlen der Herrs-
cher, Maguncia.

Birkhan, H. (1999), Kelten. Bilder ihrer Kultur —
Celts. Images of their culture, Viena.

Blanco Freijeiro, A. (1949), “Dioses bicornes”, Cua-
dernos Gallegos, 4,429-431.

Blanco Freijeiro, A. (1957), “Exvoto con esce-
na de sacrificio”, Revista de Guimardes, 67,
499-516.

Blanco Freijeiro, A. (1962), “Antigiiedades de Rio-
tinto”, Zephyrus, 13, 31-45.

Blanco Freijeiro, A. (1975), “Ein Kopf des Vulkan
in Cordoba”, Madrider Mitteilungen, 16,
263-266.

Blanco Freijeiro, A. y Luzén Nogué, J.M? (1966),
“Mineros antiguos espaﬁoles”, Archivo Es-
panol de Arqueologia, 39, 73-88.

Blanco Freijeiro, A. Luzén Nogué, JM?* y Ruiz
Mata, D. (1970), Excavaciones arqueoldgicas
en el Cerro Salomon (Riotinto, Huelva), Ana-
les de la Universidad Hispalense. Serie Filosofia
y Letras, 4, Sevilla.

Blazquez Martinez, J. M* (1957), “Aportaciones al
estudio de las religiones primitivas de Espana”,
Archivo Espaniol de Arqueologia, 30, 15-86.

Blazquez Martinez, J. M? (1962), Religiones pri-
mitivas de Hispania, 1. Fuentes literarias y
epigrdficas, Biblioteca de la Escuela Espafiola

REvista OnoBa, 2019, N2 07



228

de Historia y Arqueologia en Roma, 14, Ma-
drid.

Blazquez Martinez, J. M? (1970), “Las religiones
indigenas del area noroeste de la Peninsula Ibé-
rica en relaciéon con Roma”, Legio VII Gemina
(J. Caro Baroja, Ed.),Ledn, 63-77.

Blazquez Martinez, J.M* (1973), “Die Althispanier”,
Gotter und Mythen im alten Europa 2 (H.-W.
Haussig, Ed.), Stuttgart , 705-828.

Blazquez Martinez, J. M* (1975), Diccionario de
las religiones prerromanas de Hispania, Co-
leccion Colegio Universitario, 6, Madrid.

Blazquez Martinez, J.M? (1977), Imagen y mito.
Estudios sobre religiones mediterraneas e
1béricas, Madrid.

Blazquez Martinez, J.M? (2001), Religiones, ritos
y creencias funerarias de la Hispania prer-
romana, Coleccién Historia Biblioteca Nueva,
Madrid.

Blech, M. (1981), “Esculturas de Tajo Montero (Es-
tepa). Una interpretacion iconografica”, La re-
ligién romana en Hispania, Madrid, 97-106.

Blech, M. (1993a), "Quellheiligtum Fonte do Ido-
lo%, en Trillmich, W., Hauschild, Th., M. Ble-
ch, M., Niemeyer, H.G., A. Nunnerich-As-
mus, A. y Kreilinger, U., Hispania Antiqua,
Denkmdilerder Riomerzeit, Maguncia, 362 s.
Tab. 147.

Blech, M. (1993b), "Kopf des Endovellicus”, en
Trillmich, W., Hauschild, Th., M. Blech, M.,
Niemeyer, H.G., A. Niinnerich-Asmus, A. y
Kreilinger, U., Hispania Antiqua, Denkmdler
der Romerzeit, Maguncia, 396 s., Tab. 197.

Blech, M. (2001a), "Aufgeziumte Pferdestatue”, en
M. Blech, M. Koch y M. Kunst, Hispania Anti-
qua. Denkmdler der Friihzeit, Maguncia, 621.

Blech, M. (2001b), "Jugendlicher Reiter”, en M.
Blech, M. Koch y M. Kunst, Hispania Anti-
qua. Denkmdler der Friihzeit, Maguncia, 627.

Blech, M. (2001c), "Grabcippus®, en M. Blech,
M. Koch y M. Kunst, Hispania Antiqua.
Denkmdler der Friihzeit, Maguncia, 628, Taf.
227.

Blech, M. y Blech, M. (2002/03), “El Vaso de los
Dragones de la necropolis de Hoya de Santa Ana
(Chinchilla, Albacete)”, Homenaje a la Dra.
Diia. Encarnacién Ruano, Boletin de la Aso-
ciacion Espafiola de Amigos de la Arqueologia,
42, 245-263.

Brommer, F. ( 1972), ” Vulcanus in Spanien®, Ma-

REevista OnoBa, 2019, N2 07

DIVERSIDAD EN LA DISTANCIA. IMAGENES ROMANAS DE DIVINIDADES EN EL OCCIDENTE HISPANO

drider Mitteilungen, 12,147-152.

Boucher, S. (1983), "L’image de Mercure en Gau-
le”,La patrie gauloise d’Agrippa au VIéme
stécle, Lyon, 57-69.

Bouza Brey, F. (1944), “Las aras romanas de Louri-
zan, una nueva deidad galaica”, Museo de Pon-
tevedra, 3, 201-206.

Caballos Rufino, A. (2001), “Latinidad y municipa-
lizacion de Hispania bajo los Flavios, estatuto y
normativa”, Mainake, 23, 101-120.

Cabré, J. (1925), “Los bronzes de Azaila”, Archivo
Espaniol de Arte y Arqueologia, 3, 297-315.
Calo Lourido, F. (1991), “Relieve de Vestio Alonie-
co”, Galicia no tempo. Ausstellungskatalog
Monasterio de San Martino Pinario, Santia-

go de Compostela, 114.

Calo Lourido, F. (1993/94), “Arte castrexa, escul-
tura e decoracion arquitecténica”, Cuadernos
Gallegos, 106, 75-110.

Calo Lourido, F. (1994), A pldstica da cultura
castrexa galego-portuguesa, La Coruna.

Carballo, J. (1948), “Las estelas gigantes de Canta-
bria”, Cuadernos Gallegos, 3, 5-21.

Cardozo, M. (1971), Catdlogo do Museu de Mar-
tins Sarmento, Guimaraes.

Cardozo, M. (1973), “Breves consideragdes sobre a
escultura primitive da Lusitania pré- e protohis-
torica”, Cuadernos Gallegos, 28, 153-160.

Carvalho, H.P. Abreu de (1992), A escultura ro-
mana em Portugal, Ponta Delgada, Manuscri-
to fotocopiado.

Carvalho, H. P. Abreu de (1993/94), “Contribuigio
para o estudo da escultura funeraria de época
romana encontrada em Portugal”, Cadernos de
Arqueologia, 10/11, 65-90.

Catalogue (2007), Le cheval et la danseuse, a la
redécouverte du trésor de Neuvy-en-Sullias,
Ausstellungskatalog Orléans, Musée des Beaux-
-Arts, 13. Midrz bis 26. August 2007und Musée
départamental de Bavay, 15. Januar bis 15. Juni
2008 (Paris 2007).

Cerrillo, E. y Cruz, M. (1993), “La plastica indige-
nay el impacto romano en la Lusitania”, Actas
de la I Reunion sobre escultura romana en
Hispania (T. Nogales Basarrate, Ed.), 159-178.

Chapa Brunet, T. (1980), La escultura zoomorfa
ibérica en piedra, Madrid.

Chapa Brunet, T. (1986), “Influjos griegos en la
escultura zoomorfa ibérica”, Iberia graeca, 2,
61-310.

http://dx.doi.org/10.33776/onoba.v7i0.3464



THoMAS G. SCHATTNER

CILA SE, Gonzalez Fernandez, J.(1991-1996), Cor-
pus de inscripciones latinas de Andalucia IT
Sevilla. Tomo I La Vega (Hispalis). Tomo
II La Vega (Itdlica). Tomo III La Campifia.
Tomo 1IV. El Aljarafe, Sierra Norte, Sierra
Sur, Sevilla.

Coarelli, F. (2011), Rémische Kunst von den An-
fdngen bis zur mittleren Republik, Maguncia.

Collantes de Teran, F. y Fernandez-Chicarro, C.
(1972-74), “Epigrafia de Munigua”, Archivo
Espanol de Arqueologia, 45—47, 337-410.

Corot, H. (1925), “Le cheval-enseigne de Guerchy
au Musée d’ Auxerre”, Revue des musées et col-
lections archéologiques, 1, 6-9.

Corzo Pérez, S., Pastor Mufioz, M. y Stylow, A.
(2007), “Betatun, la primera divinidad ibérica
identificada”, Palaeohispanica, 7, 251-262.

Mattern, M. (1999), Die rémischen Stein-
denkmdler des Stadtgebietes von Wiesbaden
und der Limesstrecke zwischen Marienfels
und Zugmantel, Corpus signorum Imperii Ro-
mani, Deutschland II, 11, Maguncia.

Bauchhenss, G. (1990), Germania inferior,
Bonn und Umgebung. Militdrische Grab-
denkmdiler, Corpus signorum Imperii Romani,
Deutschland 111, 1, Bonn 1978.

Souza, V. de (1990), Portugal I, Corpus signorum
Imperii Romani, Coimbra.

Baena del Alcazar, L. y Beltran Fortes, J. (2002),
Esculturas romanas de la provincia de Jaén,
Corpus signorum Imperii Romani, Espaiia I, 2,
Murcia.

Neukorn, C. (2002), Das tibrige helvetische Gebiet,
Antiqua 34, Corpus signorum Imperii Romani,
Schweiz 1,7 , Basel.

Cuadrado Diaz, E. (1950), Excavaciones en el san-
tuario ibérico del Cigarralejo, Mula/Mur-
cia, Informes y memorias 21, Madrid.

Debal, J. (1974), Les Gaulois en Orléanais. Des
invasions celtiques a l'occupation romaine,
Bulletin de la Société Archéologique et Histori-
que de I'Orléanais, 2, Orléans.

Delgado Dominguez, A. —Coord.- ( 2006), Catdlo-
go del Museo de Riotinto, Sevilla.

Delgado Dominguez, A. (2014), “Lucernae Urien-
sia, la coleccién lychnolégica de Riotinto (Huel-
va, Espaﬁa)”, Cadernos do Museu da Lucer-
na, I, Castro Verde, 45-100.

Delgado Dominguez, A. y Pérez Macias, J.A.

(2014), “Artifices e industrias auxiliares en las

http://dx.doi.org/10.33776/onoba.v7i0.3464

229

minas hispanas”, Artifices iddoneos. Artesa-
nos, talleres y manufacturas en Hispania
(M. Bustamante Alvarez y D. Bernal Casasola,
Eds.), Anejos de Archivo Espafiol de Arqueolo-
gia, 71, 389-419.

Delgado Dominguez, A., Moreno Bolafios, A., Pé-
rez Macias, J.A., Gemio del Rio, G. y Regalado
Ortega, M* C. (2011), “Mineria de hierro en Rio-
tinto (Huelva)”, Boletin Geolégico y Minero,
122, 311-324.

Delgado Dominguez, A., Regalado Ortega, M* C. y
Lagares, J. (2015), “Reutilizacién de elementos
constructivos romanos de Gossan transportado,
Cuenca Minera de Riotinto (Huelva, Espaifia),
VII Encuentro de Arqueologia del Suroeste
Peninsular (N. Medina Rosales, Coord.), Ar-
cohe, 739-755.

Diaz y Diaz, M.C. (1983), “Sobre la implantacién
del latin en la sociedad galaico-romana”,Estu-
dos de cultura castrexa e de historia antiga
de Galicia (G. Pereira Menaut, Eds.), Cursos y
congresos de la Universidad de Santiago de Com-
postela, 30, Santiago de Compostela, 283-293.

Die Iberer (1998), Ausstellungskatalog, Paris,
Barcelona, Bonn 15. Mai - 23. August 1998 (o.
0.1998)

Domergue, C. (1987), Catalogue des mines et des
fonderies antiques de la péninsule Ibérique,
Publications de la Casa de Velazquez, Série Ar-
chéologie, 8, Madrid.

Domergue, C. (1990), Les mines de la Péninsule
Ibérique dans ’Antiquité romaine, Collection
de I'Ecole frangaise de Rome 127, Roma.

Duval, P.M. (1977/2009), Les celtes, Paris (1977
reimpresién en 2009).

Edmondson, J.C., Nogales Basarrate, T. y Trill-
mich, W. (2001), Imagen y memoria, monu-
mentos funerarios con retratos en la colonia
Augusta Emerita, Monografias emeritenses, 0,
Bibliotheca Archaeologica Hispana, 10, Madrid.

Escacena, J.C. (2002), “Dioses, toros y altares. Un
templo para Baal en la antigua desembocadura
del Guadalquivir”, Ex oriente lux. Las religio-
nes orientales antiguas en la Peninsula 1bé-
rica (E. Ferrer Albelda, Ed.), Spal Monografias,
2, Sevilla, 33-75.

Espérandieu, E. (1907—1981), Recueil general des
bas-reliefs, Statues et bustes de la Gaule ro-
maine, Paris.

Espérandieu, E. (1931/1965), Complément du Re-

REvista OnoBa, 2019, N2 07



230

cueil general des bas-reliefs, Statues et bus-
tes de la Gaule romaine, Ridgewood.

Fabido, C., Guerra, A. y Schattner, Th G. (2013),
“A investigag¢do em torno do Santuario de S. Mi-
guel da Mota. O ponto de situagio”, Cadernos
de Endovélico, 1, 2013, 65-98.

Fabido, C., Guerra, A. y Schattner, Th G. (e.p.),
Das Heiligtum des deus Endovellicus in Sdo
Miguel da Mota (Alandroal/Portugal), Fors-
chungen und Grabungen 2002 bis 2012, Madri-
der Beitrage, 38/1.

Fellague, D. (2016), “Nouveautés sur une trentaine
de pieces sculptées conserves a Lyon”, La sculp-
ture romaine en occident, nouveaux regards
(V. Gaggadis-Robin y P. Picard, Eds.), Arles,
299-310.

Fernandez Gémez, F. (2003), “Los caballos de Lu-
que (Cérdoba)”, EI caballo en la antigua Ibe-
ria, estudios sobre los équidos en la Edad del
Hierro (F. Quesada Sanz y M. Zamora Mer-
chan, Eds.), Bibliotheca Archaeologica Hispana,
19, Madrid, 21-61.

Fernandez Gotz, M. A.(2009), “¢Celtas en Andalu-
cia? Mirada historiografica sobre una problema-
tica (casi) olvidada”, Spal, 16,173-185.

Fernandez Maroto, D., Vélez Rivas, J.y J. Pérez
Avilés, J.(2007), “La ceramica estampillada ibé-
rica de tipo figurativo del Cerro de las Cabezas
(Valdepefas)”, Arte Ibérico en la Espafia me-
diterranea (L. Abad Casal y J. A. Soler Diaz,
Eds.), Alicante, 211-227.

Fernandez Uriel, P. (998), “Fases de la conquista
romana e inicios del asentamiento”, Hispania,
el legado de Roma.En el Afio de Trajano (M.
Almagro-Gorbea y J. M* Alvarez Martinez,
Eds.), Zaragoza, 51-64.

Fischer, M. (2009), "Sculpture in Roman Palestine.
Import and Local Production. An Overview”,
Les ateliers de sculpture régionaux: techni-
ques, styles et iconographie (V. Gaggadis-Ro-
bin, Ed.), Arles, 401-415.

Fischer, Th. (2001), "Definition”, Die romischen
Provinzen. Eine Einfiihrung in thre Archdo-
logie (Th. Fischer, Ed.), Stuttgart, 13-15.

Fischer, Th. (2010), "Provinzialromische Archio-
logie”, Mitteilungen des Deutschen Archdolo-
gen-Verbandes, 41,46-49.

Gabelmann, H. (1972), “Die Typen der romischen
Grabstelen am Rhein”, Bonner Jahrbiicher ,
172, 65-140.

REevista OnoBa, 2019, N2 07

DIVERSIDAD EN LA DISTANCIA. IMAGENES ROMANAS DE DIVINIDADES EN EL OCCIDENTE HISPANO

Gamo Pazos, E. (2012), Corpus de inscripciones
latinas de la provincia de Guadalajara, Gua-
dalajara.

Garcia, D. (2006), “Religion et société. La Gau-
le méridionale”, Religion et société en Gaule
(Chr. Goudineau, Ed.), Paris, 135-164.

Garcia-Bellido, M2P. (2002/03), “Los gestos de
poder divino en la imagineria”, Cuadernos de
Prehistoria y Arqueologia de la Universida-
dd Autonoma de Madrid, 28/29, 227-240.

Garcia y Bellido, A. (1971), Iberische Kunst in
Spanien, Maguncia.

Garnier, J. Fr. (1992), “Excisum au moment de la
conquéte romaine (Eysses a Villeneuve-sur-Lot,
Lot—et—Garonne)”, Les Celtes, la Garonne, et
les Pays Aquitains (R. Boudet, Ed.), Agen,
102-104.

Garrido, E., A., Mar, R. y Martins, M. (2008), A
Fonte do Idolo, andlise, interpretagdo e re-
constitui¢do do santudrio, Bracara Augusta
escavagOes arqueologicas, 4, Braga.

Gimeno Pascual, H. (2003), “La sociedad de Muni-
gua a través de sus inscripciones”, Epigrafia y
sociedad en Hispania durante el Alto Impe-
rio. Estructuras y relaciones sociales (S. Ar-
mani y B. Hurlet-Martineau, Eds.), Alcala de
Henares, 177-192.

Gimeno Pascual, H. (2008), “Paisajes epigraficos en
el espacio romano de la Comunidad de Castilla-
-La Mancha”, La romanizacién en el territo-
rio de Castilla-La Mancha (G. Carrasco Serra-
no, coord.), Cuenca, 261-338.

Goldbeck , V. (2015), Fora augusta. Das Augus-
tusforum und seine Rezeption im Westen des
Imperium Romanum, Eikonika, 5, Regens-
burg.

Gémez-Pantoja, J. (1997), Hispania Epigraphica,
7,25, Nr. 51

Gomez-Pantoja, J. (2008), Hispania Epigraphica,
17, 44 Nr. 74

Gongalves, L.J. (2007), Escultura romana em
Portugal. Uma arte do quotidiano, Studia
Lusitana, 2, Mérida.

Gongalves, L.J. (2013), “Esculturas do Santuério
do Endovélico”, Cadernos de Endovélico, 1,
16-50.

Gonzélez Alcalde, J. (1997), “Simbologia de la dio-
sa Tanit en representaciones ceramicas ibéricas”,
Quaderns de prehistoria i arqueologia de
Castello, 18, 329-343.

http://dx.doi.org/10.33776/onoba.v7i0.3464



THoMAS G. SCHATTNER 231

Gonzélez Ruibal, A. (2003), “Camino del tiempo.
Origenes protohistéricos de la Via XIX”, La-
rouco, 3,157-167.

Goudineau, Chr. -Ed.- (2006), Religion et société
en Gaule, Paris.

Goudineau, Chr. y Verdier, P. (20006), “Religion
et science”, Religion et société en Gaule (Chr.
Goudineau, Ed.), Paris, 27-77.

Griinhagen, W. (1976), "Eine Weihung fiir Dis Pa-
ter in Munigua“, Madrider Mitteilungen, 17,
226-237.

Guerra, A., Schattner, Th. G., Fabido,C.y Almei-
da, R. (2005), “Sdo Miguel da Mota (Alandroal/
Portugal) 2002. Bericht iiber die Ausgrabungen
im Heiligtum des Endovelicus®, Madrider Mit-
teilungen, 46, 184-234.

Gusi Jener, F. (1997), "Lugares sagrados, divini-
dades, cultos y rituales en el levante de Iberia”,
Quaderns de prehistoria i arqueologia de
Castello, 18, 171-219.

Hauschild, Th. (1986), "Munigua. Ausgrabungen
an der Stiitzmauer des Forums - 1985, Madri-
der Mitteilungen, 27, 325-343.

Hernando, M? del R. (2008), Hispania Epigraphica,
17,82 Nr. 123.

Hesberg, H. von (2007), "Die Statuengruppe im
Tempel der Dioskuren von Cori. Bemerkun-
gen zum Aufstellungskontext von Kultbildern
in spatrepublikanischer Zeit“, Rémische Mit-
teilungen, 113, 443-460.

Hoz, J. de (1995, “Panorama provisional de la epi-
grafia rupestre paleohispanica”, Saxa scripta,
inscripciones en roca (A. Rodriguez Colmene-
ro y L. Gasperini, Eds.), Larouco Anejo, 2, A
Corufa, 9-33.

Ioppolo, G. (1967), “La tavola delle unita di misura
nel mercato augusteo di Leptis Magna”, Qua-
derni di archeologia della, 5,1967, 89-98.

Jacobsthal, P. (1969), Early Celtic Art , 2(1969)

Jaeggi, O. (1999), Der Hellenismus auf der Ibe-
rischen Halbinsel. Studien zur iberischen
Kunst und Kultur, das Beispiel eines Rezep-
tionsvorgangs, Iberia Archaeologica, 1, Ma-

ncia.

Jones, D.G.B. (1980), “The Roman Mine at Rio
Tinto”, Journal Roman Studies, 70, 146-165.

Kent, J., Overbeck, B.y Stylow, A.U. (1973), Die
romische Miinze, Miinchen.

Kleiner, D.E.E. (1987), Roman imperial fune-
rary altars with portraits, Archaeologica, 62,

http://dx.doi.org/10.33776/onoba.v7i0.3464

Roma.

Kléckner, A.(2012), ” Von der Anschauung zur
Anbetung - Gotterbilder im antiken Griechen-
land”, Giefener Universitdtsbldtter, 45, 29-
41.

Kobusch, Ph. (2014), Die Grabbauten im romis-
chen Hispanien. Zur kulturellen Prdgung
der Sepulkralarchitektur, Tiibinger Archio-
logische Forschungen, 14,Rahden/Westf.

Koppel, EM. (1999), “La escultura ideal romana”,
En el ano de Trajano. Hispania, El legado
de Roma (M. Almagro-Gorbea y J. M? Alva-
rez Martinez, Eds.), Zaragoza, 303-311.

Krimer , W. (1989), "Das eiserne Ross von Man-
ching, Fragmente einer mittellatenezeitlichen
Pferdeplastik”, Germania, 67, 519-539.

Krug, A. (2006), "Munigua - der Anfang vom
Ende. Die Aussage der Bronzeskulpturen und
anderer Funde”, Madrider Mitteilungen, 47,
152-168.

Kunze, Chr.(2008), "Zwischen Griechenland und
Rom : Das »antike Rokoko« und die verinder-
te Funktion von Skulptur in spathellenistis-
cher Zeit”, Original und Kopie. Formen und
Konzepte der Nachahmung in der antiken
Kunst (K. Junker y A. Stihli, Eds.), Wiesbaden,
77-108.

Lambrino, S. (1951), “Le dieu lusitanien Endovelli-
cus”, Bulletin des Etudes Portugaises de
L’Institut Francais au Portugal, Nouvelle
série, 15,93-147.

Lantier, R. (1939), La tombe royale de Sutton
Hoo (Suffolk), Revue Archeologique, 6 Ser. 14.

Laubscher, H.P. (1982), Fischer und Landleute.
Studien zur hellenistischen Genreplastik,
Maguncia.

Leén Alonso, P. (1981), “Plastica ibérica e iberorro-
mana”, La baja época de la cultura ibérica,
Madrid, 183-202.

LIMC IV, C. Letta, “Helios/Sol”, Lexicon ico-
nographicum mythologiae classicae 1V, 1
(Ziirich und Miinchen 1988), 592-625s.

LIMC VII, A. Nagy, “Sucellus”, Lexicon iconogra-
phicum mythologiae classicae VII, 2 (Ziirich
und Miinchen 1994), 578-580 ss.

Lépez Cuevillas, F. (1951), “Esculturas zoomorfas
y antropomorfas de la cultura de los castros”,
Cuadernos Gallegos, 6,177-203.

Lépez Cuevillas, F. (1953), La civilizacién céltica
en Galicia, Santiago de Compostela.

REvista OnoBa, 2019, N2 07



232

Lépez Cuevillas, F. (1979), “Prehistoria”, Historia
de Galiza, 3 (R. Otero Pedrayo, Ed.), Madrid,
7-538.

Lépez Monteagudo, G. (1977), “Apéndice: Los
celtas de la Peninsula Ibérica”, Los celtas (V.
Kruta, Ed.), Coleccion EDAF universitaria, 13,
Madrid.

MacMullen, R. (1982), “The Epigraphic Habit in
the Roman Empire”, The American Journal
of Philology, 103/ 3, 233-246.

Maestro Zaldivar, E.M. (1989), Ceramica ibérica
decorada con figura humana, Monografias
Arqueolégicas, 31, Zaragoza.

Maniquet, Chr. (2005), “Découverte a Tintignac
(Correze, F). Un dépot exceptionnel d’objets
gaulois”, Instrumentum, 21, 37-38.

Maniquet, Chr. (2008), “Le dépét cultuel du sanc-
tuaire gaulois de Tintignac a2 Naves (Correze)”,
Gallia, 65, 273-326.

Maniquet, Chr. (2016), “Tintignac (Naves, dépt de
la Corréze). Un imposant lieu de culte en ter-
rioire 1émovice, mais pour quelles divinités?”,
Présence des divinités et des cultes dans les
villes et les agglomérations secondaires de la
Gaule romaine et des régions voisines, du ler
siecle avant notre ére au IVer siécle de notre
ére (R. Bedon y H. Mavéraud-Tardiveau, Eds.),
Caesarodunum 47/48, 131-172.

Marco Simén, F. (1999), Deis Equeunu(bo), Pue-
blos, lenguas y escrituras en la Hispania
prerromana (F. Villar Liébana y F. Beltrdn Llo-
ris, Eds.), Actas del VII Coloquio sobre lenguas
y culturas paleohispanicas, Zaragoza, 481-490.

Marco Simédn, F. (2003), “Signa deorum, compara-
cion y contexto histérico en hispania y Galia”,
Arqueologia e iconografia. Indagar en las
imdgenes (T. Tortosa y J. A. Santos, eds.), Bi-
bliotheca Italica, 26, Roma, 121-136.

Matos, J.L. de (1995), Inventdrio do Museu Na-
cional de Arqueologia, Colec¢do de Escultu-
ra Romana, Lisboa.

Meid, W. (1994), Celtiberian inscriptions, Buda-

est.

Mégiel, P. (2006), “Religion et sacrifices d'ani-
maux”, Religion et société en Gaule (Chr.
Goudineau, Ed.), Paris, 165-176.

Megaw, R.y Megaw , V. (1990), Celtic art. From
its beginnings to the book of kells, London.
Mierse, W.E. (1999), Temples and towns in Ro-
man Iberia: the social and architectural
dynamics of sanctuary designs from the

REevista OnoBa, 2019, N2 07

DIVERSIDAD EN LA DISTANCIA. IMAGENES ROMANAS DE DIVINIDADES EN EL OCCIDENTE HISPANO

third century B.C. to the third century A.D.,
Berkeley.

Moneo, T. (2()03), Religio Ibérica. Santuarios,
ritos y divinidades, siglos VII-I A.C., Biblio-
theca Archaeologica Hispana, 20, Madrid.

Miiller, U.A. (1990), "Das Pferd in der griechisch-
-keltischen Frithgeschichte”, Helvetia Archeo-
logica, 21,153-165.

Nash, W.G. (1904), The Rio Tinto Mine, its His-
tory and Romance, London.

Nick, G.(1997), "Die Athena-Parthenos“, Ein grie-
chisches Kultbild,Kult und Kultbauten auf
der Akropolis (W. Hoepfner , Ed.), Schriften
des Seminars fiir klassische Archiologie der
Freien Universitat Berlin, Berlin, 22-24.

Nick , G.(2002), Die Athena Parthenos: Studien
zum griechischen Kultbild und seiner Rezep-
tion, Athenische Abteilung, 19, Maguncia.

Nicolini, G. (1968), “Gestes et attitudes cultuels des
figurines de bronze ibériques”, Melanges de la
Casa Velazquez, 4,27-44.

Nicolini, G. (1977), Bronces ibéricos, Barcelona.

Nogales Basarrate, T. (1997), El retrato privado
en Augusta Emerita,Coleccion arte-arqueolo-
gia, 13, Badajoz.

Nogales Basarrate, T. (2008), “Rémulo en el Au-
gusteum del foro colonial emeritense”, Le due
patrie acquisite. Studi di archeologia dedi-
cati a Walter Trillmich (E. La Rocca, P. Leén
y C. Parisi Presicce. Eds.), Roma, 301-312.

Nony, C. J. (1969), “Une nouvelle interprétation-
des bronzes d’Azaila”, Melanges de la Casa de
Velazquez, 5,5-30.

Olivares Pedrefio, J.C. (2002), Los dioses de la
Hispania céltica, Bibliotheca Archaeologica
Hispana, 15, Anejos de Lucentum, 7, Madrid.

Olmos Romera, R. (1992), “Religiosidad e ideologia
ibérica en el marco del Mediterraneo”, Religio-
sidad y vida cotidiana en la Espana ibérica,
3 (D. Vaquerizo Gil, Coord.), Seminario Fons
Mellaria Cérdoba, Cérdoba, 11-45.

Pereira Menaut, G. (1995), ” Epigrafia »politica« y
primeras culturas epigraficas en el noroeste de
la P. Ibérica”, (1995), Roma y el nacimiento de
la cultura epigradfica en occidente (F. Beltran
Lloris, Ed.), Zaragoza, 293-326.

Pérez Macias, J.A., Schattner, Th. G., Gimeno Pas-
cual, H. y Stylow, A.U. (2008), “Claudius und
Livia in Urium? Ein Statuenfund im Erzrevier
von Riotinto (Prov. Huelva)*, Madrider Mit-
teilungen, 49, 302-340.

http://dx.doi.org/10.33776/onoba.v7i0.3464



THoMAS G. SCHATTNER

Pérez Macias, J.A.(2009), “Lapicidinae ad Metalla”,
Marmora Hispana. Explotacion y uso de los
materiales pétreos en la Hispania romana
(J. Beltran Fortes y T. Nogales Basarrate, Eds.),
Coleccion Hispania Antigua, Serie arqueologica,
2, Roma, 339-364.

Pérez Macias, J.A. y Delgado Dominguez, A.
(2012), “Las cupae de Riotinto (Huelva)”, Las
cupae hispanas, origen, difusion, uso, tipolo-
gia(J. Andreu Pintado, Ed.), Monografias «Los
Baiiales», 1, Zaragoza, 303-341.

Pfuhl, E. y Mébius, H. (1979), Die ostgriechischen
Grabreliefs, Maguncia.

Prados Torreira, L. (1991), “Dos exvotos anatémicos
del santuario ibérico de Collado de los Jardines
(Sta. Elena, Jaén)”, Trabajos de Prehistoria,
48, 313-332.

Quesada Sanz, F. y Gabaldén Martinez, M. del M.
(2008), “¢Hipolatria, epifania, proteccion de un
bien valioso? En torno al papel sreligiosoc de
los équidos en la Protohistoria peninsular”, De
dioses y bestias. Animales y religion en el
mundo antiguo (E. Ferrer Albelda, ]J. Mazuelos
Pérez y, ]J. L. Escacena Carrasco, Coords.), Spal
Monografias, 11, Sevilla, 144-162.

Ramos Fernandez, R. (1993), “El caballo como
divinidad ibérica”, Studia paleohispanica et
indogermanica J. Untermann ab amicis his-
panis oblata (1.]. Adiego Lajara, J. Silesy J.
Velaza, Eds.), Barcelona, 267-273.

Recio Veganzones, A. (1994), “Relieve ibérico fu-
nerario con caballo de Las Pefiuelas (Martos)”,
Homenaje a José Maria Bldzquez, 2(]. Alvar
Ezquerra y J. Mangas Manjarrés, Eds.), Madrid
, 467-491.

Reinach, S. (1894), Antiquités nationales. Des-
cription raisonnée du musée de Saint-Ger-
main-en-Laye. 2 Bronzes figures de la Gaule
romaine, Paris.

Ribeiro, J. -Ed.- (2002), Religiées da Lusitania,
Loquuntur saxa, Lisboa.

Ribeiro, J. (2002a), “Métopa de friso com repre-
sentacio ritual”, Religiées da Lusitania, Lo-
quuntur saxa (J. Ribeiro, ed.), Lisboa, 375, Nr.
32.

Ribeiro, J. (2002b), “Cabega do deus Endovélico”,
Religides da Lusitania, Loquuntur saxa (J.
Ribeiro, ed.), Lisboa, 381 Nr. 31.

Robert, L. (1961), Epigraphie. Les épigraphies et
I'épigraphie grecque et romaine, L’histoire et
ses methodes (Ch. Samaran, Ed.), Encyclopédie

http://dx.doi.org/10.33776/onoba.v7i0.3464

233

de la Pléiade, 11, Paris, 453-502 [=Opera mi-
nora selecta. Epigraphie et antiquités grecques 5
(Amsterdam 1989) 65-102].

Roda, L. (1990), “La escultura romana importada
en Hispania Citerior”, El comercio maritimo
romano en el Mediterrdneo occidental , Bar-
celona, 291-312.

Rodriguez Colmenero, A. (1977), Galicia meri-
dional romana, Publicaciones de la Universi-
dad de Deusto. Historia 1, Bilbao.

Rodriguez Colmenero, A. (1991a), “Deusa da fecun-
didade”, Larouco, 1,157.

Rodriguez Colmenero, A. (1991b), Guerreros y
toponimos en la Gallaecia romana, nuevas
aportaciones y revision de otras, Anejos de
Larouco, 5, Lugo.

Rodriguez Colmenero, A. (1993), “Escultura en re-
lieve y bulto Redondo”, Galicia, Arte (F. Ro-
driguez Iglesias, Eds.), La Corufia, 373-475.

Rodriguez Oliva, P. (1983), “Exvotos ibéricos con
relieves de équidos de la Vega Granadina”, XVI
Congreso nacional de arqueologia (F. Pe-
regrin Pardo y J. R. Andérica Frias, Coords.),
Murcia, 751-761.

Rodriguez Oliva, P. (1996), “Las primeras manifes-
taciones de la escultura romana en la Hispania
meridional”, Actas de la II Reunién sobre es-
cultura romana en Hispania (J. Massé y P.
Sada, Eds.), Tarragona, 13-30.

Rodriguez Oliva, P. (1998), “La monumentaliza-
cion en las ciudades del sur de Hispania entre la
Republica y el Imperio”, Italia e Hispania en
la crisis de la Republica romana (J. Mangas
Manjarrés, Ed.), Actas del III Congreso Hispa-
no-Italiano, Madrid, 313-337.

Roscher, W.H. (1884-1890), AusfiihrlichesLe-
xikon der griechischen und romischen My-
thologie, Leipzig.

RPCI11992, A. Burnett ,A., Amandry, M.y P.P.
Ripolles Alegre, P.P. (1992), Roman provin-
cial coinage I. From the death of Caesar to
the death of Vitellius, Londres.

Rueda Galan, C. (2011), Territorio, culto e icono-
grafia en los santuarios iberos del Alto Gua-
dalquivir (ss. IV a.n.e. — I. d.n.e.), Jaén.

Ruiz-Nicoli, B. (2009), “Die Sammlung rémischer
Kaiserportrits im Museo Arqueolégico Nacio-
nal®, Madrider Mitteilungen, 50, 296-339.

Schade, K. (2015), "Géttlicher Schein und fabu-
lierendes Beiwerk. Gotterstatuen des 2. bis 4.

Jahrhunderts n. Chr. ”, Romische Gotterbilder

REvista OnoBa, 2019, N2 07



234

der mittleren und spdten Kaiserzeit (D. Bos-
chung y A. Schifer, Eds.), Morphomata , 22,
Paderborn, 159-195.

Schattner, Th. G. (2003), “Stilistische und formale
Beobachtungen an den Kriegerstatuen”, Madri-
der Mitteilungen, 44,127-149.

Schattner, Th. G. (2008), "Die Statuen”, en «Clau-
dius und Livia in Urium? Ein Statuenfund im
Erzrevier von Riotinto (Prov. Huelva)», Madri-
der Mitteilungen, 49, 302-340.

Schattner, Th. G. (2011), “El periodo orientalizante
en Riotinto”, I Congreso de Historia, Patri-
monio minero y Turismo cultural (J. A. Pé-
rez Macias, A.Delgado Dominguez, J. M. Pérez
Lépez y F. J. Garcia Delgado, Eds.), Huelva,
75-93.

Schattner, Th. G. (2012), "Kurze Bemerkung zu
den Figurenfriesen und Prozessionsdarstellun-
gen auf westhispanischen Denkmilern”, Ma-
drider Mitteilungen, 53, 403-428.

Schattner, Th. G. (2013a), "Die Romanisierung ei-
nheimischer Heiligtiimer im Westen der Iberis-
chen Halbinsel unter besonderer Beriicksich-
tigung von Votiv und Ritual”, Sanktuar und
Ritual. Heilige Pldtze im archdologischen
Befund, 10 (1. Gerlach y D. Raue, Eds.), Rah-
den, 393-415.

Schattner, Th. G. (2013b), ” ¢Wo in Munigua ta-
gte der Senat?”, Madrider Mitteilungen, 54,
348-370.

Schattner, Th. G. (2015), “Pre-Roman and Roman
Sanctuaries of the Hispanic West and their Ri-
tuals, an Archaeological Contribution to the
Linguistic Division of the Country”, Der an-
tike Mensch im Spannungsfeld zwischen
Ritual und Magie (Chr. Zinko y M. Zinko,
Eds.), 1 Grazer Symposium zur indogermanis-
chen Altertumskunde Graz, Leykam, 341-375.

Schattner , Th. G., Azcarraga Camara, S. , Brose,
K., Bouresh, B., Gutiérrez, M., Krug, A. Mar-
tini, W., Ruipérez, H., Schiffler y R. Scholz,
R.(2017), Munigua/Spanien. Die Arbeiten der
Jahre 2015 und 2016., Forschungsberichte Des
Dai 2017 Faszikel 1,128-142.

(https://www.dainst.org/publikationen/e-pu-
blikationen/e-forschungsberichte, consultado el
11.2.2018).

Schattner, Th. G. (2017b), "Projet d’étude des cultes
et des sanctuaires de 'ouest de la péninsule ibé-
rique a 'époque romaine, réflexions sur les nou-
velles fondations”, Quand naissent les dieux.

REevista OnoBa, 2019, N2 07

DIVERSIDAD EN LA DISTANCIA. IMAGENES ROMANAS DE DIVINIDADES EN EL OCCIDENTE HISPANO

Fondation des sanctuaires antiques. Moti-
vations, agents, lieux (S. Agusta-Boularot , S.
H}Jber y W. van Andringa, Eds.), Collection de
I'Ecole francaise de Rome, 534, Roma/Atenas,
351-381.

Schattner, Th.G. (2018), “El panteén de las divi-
nidades de Munigua: Arqueologia, Epigrafia,
Topografia”, In Roma nata (D. Dopico y M.
Villanueva, Eds., Lugo, 73-100.

Schattner, Th, (e.p. 1), “Wege zur Teilhabe. Ar-
chiologische Bemerkungen zu Bild und Text
auf nordwest-hispanischen Denkmilern in der
Kaiserzeit”, Kontinuitdt und Diskontinuitdt,
Lokale Traditionen und rémische Herrscha-
ft im Wandel (Th. Schattner y D. Vieweger,
Eds.).

Schattner, Th. G. (e.p. 2), "Das Forum”, Mulva,
VII (Th. G. Schattner, ed.).

Schattner, Th.G., Ovejero Zappino, G. y Pérez Ma-
cias, J.A. (2004), “Zur Metallgewinnung von
Munigua, ein Vorbericht“, Madrider Mit-
teilungen, 45, 351-370.

Schattner, Th., Guerra, A. y Fabiio, C. (2008), “La
cariatide de Sio Miguel da Mota, Alandroal, y
su relacioén con las cariatides de Mérida”, Escul-
tura Romana en Hispania, 5 (J. M. Nogue-
ra Celdran y E. Conde Guerri, Eds.), Murcia,
697-730.

Schattner, Th., Guerra, A.y Fabido, C. (2009), “Die
Idealkopfe des Endovellicus — eine Zwischen-
bilanz”, Les ateliers de sculpture régionaux.
Techniques, styles et iconographie (V. Gagga-
dis-Robin, A.Hermary, M. Reddéy C.Sintes,
Eds.), Xe. Colloque International sur l'art pro-
vincial romain, Arles, 483-494.

Scheid, J. (2014), "Opferaltar und Weihaltar in
Rom und Italien”, Rémische Weihealtdire im
Kontext (A. Busch y A. Schifer, Eds.), Frie-
dberg, 27-35.

Selzer, W. (1988), R&mische Steindenkmidiler.
Maguncia in rémischer Zeit. Katalog zur
Sammlung in der Steinhalle, Katalogreihe
zu den Abteilungen und Sammlungen, Lan-
desmuseum Maguncia, 1, Maguncia.

Settis, S. (1973), “Esedra e ninfeo nella terminolo-
gia architettonica del mondo romano. Dall’eta
repubblicana alla tarda antichita”, Aufstieg und
Niedergang der romischen Welt, 14, 661-754.

Sievers, S. (1991), “Armes et sanctuaires 2
Manching”, Les santuaires celtiques et le
monde méditerranéen (].L. Brunaux, Ed.), Pa-

http://dx.doi.org/10.33776/onoba.v7i0.3464



THoMAS G. SCHATTNER

ris, 146-155.

Silva, A. da (2007), A cultura castreja no Noroes-
te de Portugal, Pagos de Ferreira.

Soeiro, T. (1984), “Monte Mézinho. Apontamentos
sobre a ocupagio entre Sousa e Tamega em épo-
ca romana”, Penafiel, 3. Ser., 1,5-323.

Soeiro, T. (1998), Monte Mozinho, sitio arqueold-
gico, Penafiel.

Tarradell, M. (1969), Arte romano en Espaia,
Barcelona.

Thiemann, E. (1959), Hellenistische Vatergot-
theiten. Das Bild des bdrtigen Gottes in der
nachklassischen Kunst, Orbis antiquus, 14,
Minster.

Thiingen, S.(1994), Die frei stehende griechische
Exedra, Maguncia.

Tranoy , A.(977), “A propos des »Callaeci« de Pli-
ne. Epigraphie et peuplement”, Bracara Au-
gusta, 31, 2256—-233.

Tranoy, A. (1981), La Galice romaine. Recher-
ches sur le nord-ouest de la Péninsule 1béri-
que dans l'antiquité, Publications du Centre
Pierre Paris, Collection de la Maison des Pays
Ibériques, 7, Paris.

Trillmich, W., Hauschild, Th., M. Blech, M.,
Niemeyer, H.G., A. Niinnerich-Asmus, A. y
Kreilinger, U., (1993), Hispania Antiqua,
Denkmdiler der Romerzeit, Maguncia.

Trillmich, W. (1993), “Hispanien und Rom aus der
Sicht Roms und Hispaniens”, Hispania Anti-
qua, Denkmdler der Romerzeit Trillmich (W.
Hauschild, Th., M. Blech, M., Niemeyer, H.G.,
A. Ninnerich-Asmus, A. y U. Kreilinger,
Eds.), Maguncia, 41-69

Trillmich, W. (1994), “Colonia Augusta Emerita,
die Hauptstadt von Lusitanien”, Stadtbild und
Ideologie. Die Monumentalisierung hispani-
scher Stddte zwischen Republik und Kaiser-
zeit (W. Trillmich y P. Zanker, Eds.), Abhand-
lungen der Bayerischen Akademie der Wissen-
schaften. Philosophisch-Historische Klasse n.
F. 103, Veréffentlichungen der Kommission zur
Erforschung des antiken Stidtewesens, Munich,
299-316.

Trillmich, W. (1994), “Aspekte der »Augustus-Na-
chfolge« des Kaisers Claudius”, Die Regierun-
gszeit des Kaisers Claudius (41-54 n. Chr.).
Umbruch oder Episode?, (V.M. Strocka, Ed.),
Maguncia, 69-89.

Trillmich,W. (2001), “De altar a tabernaculo.
Evolucién tipolégica y artistica de un modelo

http://dx.doi.org/10.33776/onoba.v7i0.3464

235

de representacién funeraria”, 2001), Imagen y
memoria, monumentos funerarios con retra-
tos en la colonia Augusta Emerita (J.C. Ed-
mondson, T. Nogales Basarrate y W. Trillmich,
Eds.), Monografias emeritenses, 6, Bibliotheca
Archaeologica Hispana, 10, Madrid, 19-35.

Untermann, J. (1961), Sprachrdume und Spra-
chbewegungen im vorromischen Hispanien,
Wiesbaden.

Untermann, J. (1975), Monumenta Linguarum
Hispanicarum 1. Die Miinzlegenden, Wies-
baden.

Varagnac, A. (1956), L'art gaulois,La nuit des
temps, 4, Yonne.

Vasconcellos, J. Leite de (1905), Religides da Lusi-
tania I, Lisboa.

Vizquez Varela, JM. (1996), “A guerra e mailas
stas imaxes na Idade do Bronce de Galicia”, La-
rouco, 2,33-45.

Vedder, U. (2001), Grabsteine mit Portriit in Au-
gusta Emerita (Lusitania). Zur Rezeption
stadtromischer Sepulkralkunst in einer Pro-
vinzhauptstadt, Kolner Studien zur Archiolo-
gie der romischen Provinzen, 5, Rahden/Westf.

Versnel, H.S. (1993), “¢What did ancient men see
when he saw a god?, Some Reflections on Grae-
co-Roman Epiphany”, Effigies dei. Essays on
the History of Religions (D. van der Plas, Ed.),
Leiden, 42-55

Vidal, J.C. (2016), “Interpretacié ibérica de dos
teonims preromans del nord-est peninsu-
lar”, Revista d’Arqueologia del Ponent, 26,
195-204

Vollenweider, W. L. (1972-74), Die Portrcitgem-
men der rémischen Republik, Maguncia.

Wesenberg, B. (1975/76), “Zum metrologischen
Relief in Oxford”, Marburger Winckelmann-
-Programm, 1975/76,15-22.

Williams, W. (1932), Notes on Ancient History
and Museum Exhibits at Rio Tinto, Inventa-
rio inédito, Archivo Fundacién Riotinto.

Witschel, C. (2002), “Zum Problem der Identifi-
zierung von munizipalen Kaiserkultstitten”,
Klio, 84, 114-124.

Zanker, P. (1995), Die Maske des Sokrates. Das
Bild des Intellektuellen in der antiken Kunst,
Mdnich.

REvista OnoBa, 2019, N2 07






