
193

Revista Onoba

2019, Nº 07, 193-236
ISSN: 2340-3047

http://dx.doi.org/10.33776/onoba.v7i0.3464

Diversidad en la distancia. Imágenes romanas de 
divinidades en el occidente hispano

Diversity in the distance. Roman divine imagery
in the hispanic west

Thomas G. Schattner
Instituto Arqueológico Alemán de Madrid

Resumen

La recopilación de las imágenes de las divinida-
des del occidente hispánico de índole indígena ofre-
cen un panorama heterogéneo. Al lado de represen-
taciones como el Endovélico o los demonios  de Río 
Tinto, también se encuentra el dios herrero de Vilar 
de Perdizes o las creaciones singulares como el así 
llamado Vestio Alonieco. Con ello queda manifes-
tado que el impulso mediterráneo para la creación 
de imágenes de divinidades fue acogido de manera 
distinta y llevó a soluciones diferentes. Su distancia 
hacia el modelo de la urbs queda pertinente. Pero 
los monumentos documentan asimismo los inicios 
de un desarrollo propio en Hispania, que, sin em-
bargo, no acaba imponiéndose a las imágenes de ín-
dole greco-romano y por tanto no conduce a un ca-
non propio del occidente indo-europeo hispánico. 
El ejemplo de Aelio Fronto de Munigua muestra 
que la iniciativa para la creación de esas imágenes 
de índole indígena provenía del ámbito privado. 
Esa iniciativa se ha podido caracterizar dependien-
do de la posición social, del grado de cultura, de su 
procedencia –si es de la capital Augusta Emerita o 
de la provincia profunda- como muy heterogénea.

Summary

The compilation of the images of the native-
-influenced gods of the Hispanic West leads to a 
heterogeneous picture. Besides the images that are 
clearly based on Greco-Roman models such as the 
Endovellicus or the demons from Rio Tinto there 
are others that stand in the Celtic-Roman tradition 
such as the blacksmith-god of Vilar de Perdizes or 
autochthonous creations such as the so-called Ves-
tius Aloniecus. Thus, the Mediterranean impetus 
for the creation of divine images was adopted in 
different ways and led to different solutions. Their 
distance to the Roman model is evident.  Never-
theless, the studied monuments do indeed docu-
ment the beginnings of an independent develop-
ment in Hispania, which in a long-term perspec-
tive did not prevail against the background of the 
Roman models, however, and consequently did not 
lead to a common canon of divine imagery in the 
Indo-European West of Hispania. The example of 
Aelius Fronto in Munigua shows clearly that the 
initiative for the installation of indigenous gods 
came only by order of the private sphere. Also for 
this reason it proves to be quite heterogeneous by 
nature due to the respective social position, level of 
education and origin - from the provincial capital 
Augusta Emerita or from the hinterland.

Palabras clave

Divinidades indígenas; Occidente hispanico.
Key words

Native-influenced; Gods; Western Hispania.

Recibido: 08/10/2018
Revisado: 25/03/2019

Aceptado: 29/05/2019
Publicado: 05/07/2019

thomas.schattner@dainst.de



194 Diversidad en la distancia. Imágenes romanas de divinidades en el occidente hispano

Revista Onoba, 2019, Nº 07 http://dx.doi.org/10.33776/onoba.v7i0.3464

Preámbulo
Como muy bien ilustra en el catálogo actualiza-

do el sugerente subtítulo «A arte do quotidiano», de 
Luis Jorge Gonçalves1, es cierto que en la estatuaria 
romana del Occidente hispano están representados 
todos los géneros: esculturas de bulto redondo y re-
lieves, sarcófagos y escultura arquitectónica2. No 
obstante, su número es reducido y en la mayoría de 
los casos las piezas están mal conservadas; a menu-
do son de pequeño formato y no siempre de már-
mol. Dentro de la categoría de bulto redondo hay 
retratos, estatuas honoríficas, esculturas de anima-
les y figuras ideales. Tampoco faltan esculturas de 
los antiguos dioses grecorromanos, la mayoría de 
Venus, pero también de Asclepio, Cupido y Eros, 
Harpócrates y Apolo, Minerva, Marte y Dioniso, 
Ménades, Sileno, Fortuna y Hércules. La iconogra-
fía responde al canon grecorromano habitual. Como 
ejemplo se remite a la musa Melpómene que se con-
serva en el teatro de Olisipo (Lisboa) (figura 1). En 
cuanto productos típicos del arte romano, se colo-
caban casi arbitrariamente tanto en templos y tea-
tros como en santuarios y villas3. Estas obras docu-
mentan la existencia de imágenes de las divinidades 
grecorromanas al estilo de Roma. Desde la época 
julio-claudia, el tipo y la forma pertenecen a la de-
coración habitual de las ciudades romanas, respon-
diendo al estándar tal como se conoce en las pro-
vincias del imperio romano. Las referencias a im-
portaciones son escasas; tan solo están documenta-
das en Augusta Emerita, la capital de la provincia 
de Lusitania4. La gran mayoría de las imágenes de 
deidades que se han conservado se esculpieron in 
situ siguiendo la iconografía romana convencional. 
Un mapa de distribución de los hallazgos mostraría 

1 Gonçalves, 2007; resumen anterior en CSIR Portu-
gal 1990. ‒ De un modo general agradezco a mis colegas y 
amigos Michael Blech (Bad Krozingen) y Aquilino Delgado 
Domínguez (Río Tinto) sus consejos y sugerencias.

2 En el presente artículo se entiende por occidente his-
pano sobre todo la parte occidental de la Península ibérica, 
que hoy ocupan Portugal y Galicia. Este territorio perte-
nece a la ampliación del oeste que la indogermanística ha 
realizado basándose en criterios lingüísticos, v. al respecto 
Untermann, 1961 y Untermann, 1975, 77 mapa 4. Si los cri-
terios lingüísticos se sustituyen por criterios arqueológicos, 
se obtiene un cuadro diferente, v. Schattner,  2015.

3 Kunze, 2008, 106 s.
4 Trillmich, 1990, 316, lám. 29. En Augusta Emeri-

ta se ha documentado la existencia de un taller que trabajó 
también en la construcción de grandes obras romanas de la 
casa imperial en Leptis Magna, Cerveteri, Baiae, etc., v. 
Trillmich, 1994, 85.

una acumulación al sur del río Tajo y una densidad 

notablemente menor al norte. De hecho, el valle flu-
vial puede considerarse una frontera cultural5. Se-
gún la interpretación usual, nos encontramos ante 
un arte romano–provincial, entendido como un 
arte que se practicaba en las provincias del imperio 
sobre la base de modelos de Roma y sus manifesta-
ciones iconográficas, pero que al mismo tiempo to-
maba en consideración y ponía en valor el propio 
concepto de lo provincial tanto en el ámbito públi-
co como privado6.

Junto a estas creaciones del arte provincial ro-
mano, el Occidente hispano produjo también otras 
esculturas exentas o en relieve que formalmente 
podrían adscribirse sin más al canon grecorromano. 

5 Schattner, 2015.
6 Definición según Balil Illana, 1960, 108, de acuerdo 

con Vedder, 2001, 11; Fischer, 2001; Fischer,  2010. Sobre es-
tatuas importadas o griegas en Hispania en general, v. Rodà,  
1990 y Rodríguez Oliva, 1996, 15.

Fig. 1. Lisboa, teatro romano. Relieve de la musa Melpó-
mene. (Fig. 1 Inst.-Neg. DAI Madrid R 171-68-4 (Frie-
drich))



195Thomas G. Schattner

Revista Onoba, 2019, Nº 07http://dx.doi.org/10.33776/onoba.v7i0.3464

Ambas corrientes coexistieron en la época imperial 
temprana10, si bien en Hispania se produjo un des-
fase cronológico según la parte del territorio de que 
se tratara, debido al distinto grado de romanización 
artística, concepto que en este caso debe entenderse 
en sentido estricto11. 

Al analizar cada una de las obras, intentaremos 
averiguar los motivos que llevaron a realizar un mo-
numento en un lenguaje formal u otro. Asimismo, 
atendiendo a las peculiaridades de la obra, se estu-
diará la cercanía formal con alguno de los círculos 
artísticos prerromanos y, por último, se abordará 
la relación con la divinidad y el fundamento de la 
datación. 

En lo que atañe al planteamiento, el Occiden-
te hispano al norte del Tajo constituye un campo 
de investigación idóneo, ya que entró en estrecho 
contacto directo con la cultura romana y sus imá-
genes bastante tarde, una vez finalizadas las guerras 
cántabras (26‒19 a. C.)12. Por este motivo, en Oc-
cidente se mantuvieron las tradiciones autóctonas 
de forma notablemente más clara hasta la época 
imperial13. Por el contrario, en el este hispano, que 
entró enseguida en contacto con el mundo roma-
no, siendo una de sus manifestaciones la adopción 
del latín como lengua hablada y escrita14, el proce-
so de romanización comenzó muy pronto. De ahí 
que los habitantes indígenas de esta zona utilizaran 
nombres de dioses romanos cuando algún tiempo 
después empezaron a escribirlos en los monumen-
tos, casi siempre aras funerarias o votivas. De hecho, 
apenas se conoce algún nombre de los antiguos dio-
ses ibéricos15. En el oeste, en cambio, los nombres de 
las divinidades locales seguían utilizándose cuando 
en el curso del siglo I d. C. –siguiendo la moda roma-

10 Cardozo, 1973, 158, en cambio, parte de un orden cro-
nológico y defiende que la escultura de Roma reemplazó a 
una escultura más antigua con rasgos indígenas.

11 Por ejemplo, en la Bética en la época republicana tar-
día: León Alonso, 1981, 347; Rodríguez Oliva, 1996, 14. O en 
Gallaecia ya entrada la época imperial, v. Acuña Castroviejo 
y Rodríguez García, 2000, 197.

12 Resumen de las distintas tradiciones prerromanas en 
la plástica y la escultura de Occidente en Cerrillo y Cruz 
1993, 160‒164.

13 Schattner 2013a, 393 s.
14 Resumen en Beltrán Lloris, 1995 y Beltrán Lloris 

2012.
15 Dea Caelestis: Rodríguez Oliva, 1996, 17 s. Fig. 3; 

Rodríguez Oliva, 1998, 322; González Alcalde, 1997, 332; 
Betatun: Corzo Pérez, Pastor Muñoz y Stylow 2007. So-
bre los nombres de los dioses ibéricos, recientemente Vidal, 
2016.

No obstante, por su iconografía, sus inscripciones 
y/o el contexto arqueológico pueden calificarse, con 
motivos fundados, como imágenes de divinidades 
y, atendiendo a su datación, romanas, a pesar de 
que con frecuencia tienen nombres locales. El nú-
mero de obras de estas características es escaso7. La 
investigación está de acuerdo en que, en este caso, la 
creatividad artística local se vio sumida en un con-
flicto provocado por la presión de la escultura ro-
mana que desembocó en soluciones propias. Aten-
diendo a las características que esporádicamente se 
intuyen como foráneas, estas obras destacan por su 
carácter específicamente autóctono. Con todo, y de 
acuerdo con la definición precedente, estas escul-
turas deben considerarse también romano-provin-
ciales, ya que la definición debe interpretarse ante 
todo de manera cronológica, lo que en el contexto 
que nos ocupa afecta a la estatuaria creada durante 
el periodo de tiempo en el que Roma estuvo presen-
te en las provincias, incluyendo por tanto no solo 
en desviaciones estilísticas, sino también temáti-
cas8. En el presente artículo se estudiarán en detalle 
las imágenes de divinidades que se diferencian de 
las citadas al principio en que no siguen necesaria-
mente modelos romanos, sino que reflejan ideas 
regionales propias, y en las que las diferencias en 
la representación quizá obedezcan a una conciencia 
prerromana y a una tradición más antigua. El en-
foque elegido es la identificación del problema con 
ayuda de ejemplos prácticos capaces de poner de 
manifiesto, de un lado, la cercanía y, de otro lado, 
tanto la distancia en cuanto al contenido como la 
distancia formal frente al arte romano.

La presencia del arte romano provincial en los 
dos grupos de monumentos citados9, es un fenóme-
no que se da también en otras provincias del Impe-
rio romano, por ejemplo en Germania. La tendencia 
general apunta a que la corriente basada en modelos 
romanos acabó imponiéndose a lo largo del tiempo. 

7 Bouza Brey, 1944, 206; Cerrillo y Cruz, 1993, 170. El 
número de ejemplos comentados en este artículo se acerca 
bastante a los monumentos que se conservan en la actuali-
dad. J. de Alarcão ha relacionado el escaso número con la 
afirmación tan a menudo repetida de Estrabón de que los 
galaicos eran ateos (III, 4,16) y por eso no tenían templos ni 
dioses con figura humana (Alarcão, 1974, 91).

8 León Alonso, 1981, 347; Cerrillo y Cruz, 1993, 163; 
Rodríguez Oliva, 1996; 14; Rodríguez Oliva, 1998, 323. 

9 Así opinó ya Balil Illana, 1960, 107‒119; León Alon-
so,  1981, 347 («dualidad de corrientes artísticas»); Rodríguez 
Oliva, 1996, 14; y Rodríguez Oliva, 1998, 323 («lenguaje ar-
tístico bilingüe»).



196 Diversidad en la distancia. Imágenes romanas de divinidades en el occidente hispano

Revista Onoba, 2019, Nº 07 http://dx.doi.org/10.33776/onoba.v7i0.3464

cripciones de los monumentos estudiados20. En la 
tabla 1 se recogen los monumentos mencionados. 
La selección pone de manifiesto tanto la difusión 
geográfica del fenómeno en la totalidad del Occi-
dente hispano (figura 2), como la extensión de las 
posibilidades de combinación en lo que atañe a los 
nombres de las divinidades y la correspondiente re-
presentación formal o motívica (tabla 1). En ella se 
refleja claramente que para la creación de la imagen 
de cada una de las deidades  existía otra combina-
ción posible, lo que, a su vez, daba lugar a un paisaje 
artístico diferente. Como consecuencia de todo ello, 
las representaciones de las divinidades del Occiden-
te hispano ofrecen una imagen en la que la distancia 
respecto de la idea de Roma varía más o menos en 
unos casos que en otros.

De este modo, no solo tenemos ante los ojos la 
asimilación o, en su caso, el grado de integración de 
los modelos grecorromanos habituales, sino también 
los de origen galaico, ibérico-romanos y quizá inclu-
so celtas21. Mientras que en los relieves de Lourizán y 
Vilar de Perdizes se desconoce el contexto del hallaz-
go, no ocurre lo mismo con las imágenes exentas de 
São Miguel da Mota, Munigua  y Río Tinto, cuyo 
contexto se conoce muy bien e incluso puede des-

20 En el este hispano la situación es la contraria, cf. Gusi 
Jener 1997, 201; Schattner, 2013 a, 393. En el noroeste his-
pano se conocen las siguientes imágenes de divinidades fe-
meninas: estatuilla de una diosa de la fertilidad (Rodríguez 
Colmenero 1991a, 157 y Rodríguez Colmenero 1993, 440 s.), 
la llamada Venus de Sendim (Rodríguez Colmenero 1993, 
442; Silva 2007, 425 s. n.º 584 lám. 126,2; y Rodríguez Col-
menero, 1991b, 45 Fig. 53), la llamada Venus de Briteiros 
(Cardozo, 1971, 143 n.º 84 y Rodríguez Colmenero, 1993, 
444) y quizá una de las estatuas sedentes del entorno de 
Orense (Rodríguez Colmenero, 1977, 325 s; y Rodríguez 
Colmenero, 1993, 446‒449).

21 Sucellus es celta, v. LIMC VII 2 (1994) 820 (Nagy). 
En cuanto a esculturas exentas de caballos solos en santua-
rios se conocen ejemplos de yacimientos celtas; v. abajo el 
capítulo sobre Dis Pater.

na16‒ se impuso cada vez más la tendencia a rotular 
los monumentos con inscripciones como forma de 
expresión17, lo que explica que se conservan cente-
nares. Junto a los nombres de los dioses, en algunos 
monumentos se reproducían también escenas que, 
de acuerdo con el uso de la escritura, cronológica-
mente pertenecen a la época imperial, ya que dicho 
uso marca un terminus post quem en el Occidente 
hispano, sobre todo en el noroeste18. Esta datación 
deja claro que las imágenes en cuestión pertenecen 
a divinidades de la época romana.

El problema ha sido estudiado de diversa forma 
desde el punto de vista regional. Precisamente, los 
monumentos occidentales han sido descritos apli-
cando este criterio19. Los ejemplos que constituyen 
el centro del presente estudio proceden de Louri-

zán/Vestius Aloniecus, Vilar de Perdizes/dios he-
rrero de nombre desconocido, São Miguel da Mota/
Endovellicus, Munigua/Dis Pater y Río Tinto/
demonios sin nombre (figura 2). El hecho de que se 
trate de dioses masculinos confirma la idea de que 
en el Occidente hispano predominan con mucho las 
divinidades masculinas, tal como reflejan las ins-

16 De hecho, la cultura romana era ante todo «une civi-
lisation d‘épigraphie»: Robert, 1961, 454 y MacMullen 1982, 
233–246.

17 Schattner, 2019.
18 En el Occidente hispano, la escritura no se introdujo 

hasta la época imperial, diferenciándose un primer impulso 
en la época de Augusto, que tiene su reflejo en inscripciones 
oficiales de Roma, y una segunda oleada en época flavia, 
cuya mejor expresión se encuentra tanto en monumentos 
privados como en aras funerarias y votivas, cf. Díaz y Díaz, 
1983, 285 s.; Pereira Menaut, 1995, 293; y Schattner, 2019.

19 Península ibérica: Balil Illana, 1960, 120‒131; Balil 
Illana, 1978; Balil Illana, 1979a; Balil Illana, 1979b; Balil Illa-
na, 1981; Balil Illana, 1982; Balil Illana, 1983. Sur de España/
Bética: León Alonso, 1981; Rodríguez Oliva, 1996. Extrema-
dura: Cerrillo y Cruz 1993. Lusitania meridional: Cardozo, 
1973. Gallaecia: Acuña Castroviejo, 1974; Balil Illana, 1974; 
y Calo Lourido, 1994.

nombre →
forma↓paisaje artístico

Nombre indígena de la 
deidad

Nombre de 
la deidad en 
latín

Nombre de la deidad
desconocido

indígena ‹galaico› Vestius Aloniecus Dios herrero (¿Sucellus?)
indígena ibero-celta-romano Dis Pater
imagen grecorromana Endovellicus Demonios

Tab. 1. Posibilidades de combinación de nombres y formas



197Thomas G. Schattner

Revista Onoba, 2019, Nº 07http://dx.doi.org/10.33776/onoba.v7i0.3464

cabe clasificarlo como expolio o hallazgo disperso. 
En las inmediaciones se encontraron tres aras voti-
vas; dos de ellas contenían sendas inscripciones de 
la misma donante, Severa23, y el nombre de Vestius 
Aloniecus24, divinidad desconocida hasta ese mo-
mento, con el que desde entonces y hasta hoy en 
día se identifica el relieve con la imagen del dios25. 

Villa, 2013, 193‒195. La bibliografía más antigua en Alfayé 
Villa, 2013, 194, nota 10.

23 Tranoy, 1977, 225 afirma, citando ejemplos, que en 
Galicia no era extraño que con cierta periodicidad un mismo 
donante dedicara dos o más altares de tamaño y forma si-
milares. Blanco Freijeiro, 1962, 41, destaca la frecuencia del 
nombre en las inscripciones del siglo III d. C.

24 Sobre las inscripciones CIRG II, 107; IRG III, 27; AE 
1950, 22; CIRG II, 108; IRG III, 28; AE 1950, 23; Blázquez 
Martínez, 1970, 67 s. Fig. 21. 22. 

HEsp http://eda-bea.es/pub/list.
php?refpage=%2Fpub%2Fsearch_select.
php&quicksearch=Vestio+Alonieco (consulta del 11.8.2017).

25 Bouza Brey, 1944, 201-206, lám. 35‒37; Carballo 
1948, 18 s. Fig. 2; López Cuevillas, 1951, 193; López Cue-

cribirse en detalle. Con la excepción del Sucellus de 
Vilar de Perdizes, cuya imagen responde a la tradi-
ción iconográfica habitual, muy difundida, por otra 
parte, en las provincias septentrionales del imperio 
romano, en los demás casos se trata probablemente 
de imágenes singulares, es decir únicas, de las divini-
dades citadas. En el curso del análisis de los ejemplos 
se demostrará si procede o no utilizar el concepto de 
imagen de culto. De momento, nos ocuparemos de 
los aspectos formales y dejaremos para más adelante 
las cuestiones conceptuales. 

Iconografía

Vestius Aloniecus de Lourizán (figura 3a y b)
El relieve del llamado Vestius Aloniecus proce-

de de Lourizán, provincia de Pontevedra (Galicia), 
y se descubrió reutilizado en diferentes construc-
ciones, fuera de su contexto original22, por lo que 

22 Bouza Brey, 1944, 204; Calo Lourido, 1991; Alfayé 

Fig. 2. Localización de los monumentos estudiados en el presente artículo. (Fig. 2 DAI Madrid, montaje E. Puch 
Ramírez)



198 Diversidad en la distancia. Imágenes romanas de divinidades en el occidente hispano

Revista Onoba, 2019, Nº 07 http://dx.doi.org/10.33776/onoba.v7i0.3464

El relieve muestra el torso de una figura mascu-
lina (figura 3 a. b) con los brazos y las manos ex-
tendidos lateralmente y los pulgares mirando ha-
cia abajo, de forma que el dorso de las manos está 
vuelto hacia el espectador28. La figura tiene barba y 
una densa cabellera, de la que a la altura de la frente 
sobresalen dos protuberancias corniformes que se 
van afilando hacia los extremos. Asimismo, tiene 
la boca muy abierta. Desde un punto de vista pura-
mente teórico podría pensarse en la posibilidad de 
que el relieve tuviera una parte inferior y la figura 
se mostrara de cuerpo entero o donde figurara una 
inscripción. Por motivos técnicos puede excluirse 
semejante posibilidad29. Tal como revela la autopsia, 
el estado del acabado de la superficie es el mismo 
tanto en la parte inferior y en los demás lados como 
en la cara visible, es decir, la parte inferior no fue 
alisada expresamente30. Por ello, no procede sacar 
otras conclusiones. Las medidas sugieren la iden-
tificación con un friso (tabla 2)31, en analogía con 
el friso de Frende (Baião, Portugal), del que se han 
conservado tres planchas32. La observación de estas 
piezas permite sacar la conclusión de que ambos fri-
sos debieron pertenecer a monumentos de tamaño 
similar33. Por otra parte, esta adscripción a un friso 
es tan sólida, que la hipótesis que afirma que el relie-
ve de Lourizán sea un monumento independiente 
y completo no parece plausible. Entre otras cosas, 
falta el marco habitual, construido, por ejemplo, a 
base de perfiles, como tienen en general los monu-
mentos de piedra exentos, como estelas o lápidas 
funerarias34. En el friso del que presuntamente for-

28 López Cuevillas, 1953, 371 (“brazos…retorcidos”); 
Blázquez Martínez, 1957, 42 (“palmas de las manos vuel-
tas”). 

29 Construcciones semejantes se conocen, por ejemplo, 
de las estatuas sedentes exentas en las que el tronco se ha 
esculpido en un bloque y la parte inferior del cuerpo, en 
otro bloque; v., p. ej., la estatua sedente de Livia en el Museo 
Arqueológico Nacional de Madrid, v. Ruiz-Nicoli, 2009, 
304, lám. 32.

30 En este punto deseo expresar mi gratitud al director 
del Museo de Pontevedra, Carlos Valle, y también al conser-
vador Antonio de la Peña Santos por haber dado su consen-
timiento para ver, dibujar y fotografiar la pieza. 

31 Las medidas han sido tomadas para Lourizán de Bouza 
Brey, 1944,  204; para Frende de CSIR Portugal 52 n.º 145.

32 CSIR Portugal 52, nº 145; Gonçalves, 2007, 447‒450 
nº 231; recientemente, Schattner, 2012, 411 s., Fig. 5.

33 La posibilidad de que pertenezcan al mismo monu-
mento puede excluirse dada la distancia de más de 250 km 
entre Frende y Lourizán.

34 Los catálogos del CSIR Portugal o Gonçalves, 2007, 

No obstante, la vinculación de la inscripción con la 
imagen no es segura al cien por cien26, por lo que 
atendiendo a motivos metodológicos se sitúa bajo 
reserva. Según parece, la investigación acepta en 
general la datación en el siglo II d. C, que es la que 
se menciona en la primera publicación27; la calidad 
de ejecución del relieve no es muy buena.

villas, 1953, 371; Blázquez Martínez, 1962, 101; Blázquez 
Martínez, 1975, 181 Fig. D en pág. 83; López Monteagudo, 
1977, 191 s.; López Cuevillas, 1979, 473; Tranoy, 1981, 290 
s.; Rodríguez Colmenero, 1993, 445; Calo Lourido, 1993/94, 
97; Calo Lourido, 1994, 305‒309 nº 43; Araújo, 1999, 250 
Fig. 1.

26 Calo Lourido, 1994, 743.
27 Bouza Brey, 1944,  206. Tranoy, 1981, 291, se incli-

na por una datación anterior en el siglo II/I a. C., mientras 
Blázquez Martínez, 1975, 182,  la sitúa en el siglo III/III d. 
C.

Fig. 3 a. b. Lourizán. Friso con la imagen del llamado 
Vestius Aloniecus. (Fig. 3 a Patterson b D-DAI-MAD-
A-63-Z-3-2017-FER)



199Thomas G. Schattner

Revista Onoba, 2019, Nº 07http://dx.doi.org/10.33776/onoba.v7i0.3464

ninguna reconstrucción científica del edificio que 
incluya los elementos escultóricos. De otra parte, 
cabe plantearse la pregunta de si todas las escultu-
ras pertenecen realmente a dicho edificio y cuál 
sería su emplazamiento41, en el interior o en su en-
torno inmediato. Esta pregunta incide a su vez en 
el problema de que en el castro de Monte Mozinho 
no se han identificado hasta ahora otros edificios 
que hubieran podido ofrecer un marco arquitec-
tónico adecuado para colocar las esculturas42. De 
ahí que la función de la construcción rectangular  
CVII43, que anteriormente se consideraba un tem-
plo por su emplazamiento elevado (podio), aho-
ra se ponga en duda44. Tampoco está claro el uso 
dado al edificio pequeño que ocupa nuestra aten-
ción. En un primer momento se interpretó como 
una construcción funeraria, de la que existe una 
reconstrucción esquemática45, pero posteriormen-
te ese uso se puso en tela de juicio porque en las 
inmediaciones se descubrieron viviendas de dis-
tintas épocas46, y la coexistencia de zonas residen-
ciales y tumbas era, en general, incompatible47. 
Por esta razón, en la actualidad se habla de un 
monumento para la glorificación de la soberanía 
romana48, es decir, de un monumento de carácter 
principalmente político, que por extraña lógica 
estaría fuera de la ciudad, delante de la puerta de 
acceso principal49. En cuanto a la pregunta plan-
teada con anterioridad, la pequeña construcción 
del Monte Mozinho ‒en la reconstrucción de que 
se trate‒ demuestra la existencia de edificios en el 
noroeste hispano que podrían haber estado deco-

41 Kobusch, 2014, 185. Como argumento en su favor, 
Almeida, 1974, 30, remite al granito usado tanto en el edi-
ficio como en las esculturas, que es idéntico en ambos casos.

42 Soeiro, 1984, 266.
43 Almeida, 1980.
44 Soeiro, 1998, 38.
45 Almeida, 1974, 31, Fig. 11; Soeiro, 1984, 266, Fig. 125; 

Alarcão, 1988, 27, nº 466; Kobusch, 2014, 48, 184 cat. 10 
supl. 9.

46 Almeida, 1974, 6. 9. Según esta teoría, el edificio se 
construyó encima de viviendas más antiguas. Los edificios 
de los alrededores visibles en el plano pertenecen, sin embar-
go, a la época tardoantigua, v. Soeiro, 1984, 261.

47 Soeiro 1998, 27; Kobusch, 2014, 185, se muestra tam-
bién escéptico.

48 Soeiro 1998, 29: “…monumento dedicado à gloria e 
poder de Roma”.

49 El edificio es tan interesante como enigmático, los 
problemas que plantea merecen un estudio exhaustivo que 
deberá hacerse en otro momento.

maba parte el relieve, éste ocuparía con gran certeza 
un puesto central. Prueba de ello es la imagen fron-
tal, a cuyos lados se situarían probablemente otras 
escenas. En cualquier caso, en el mencionado relieve 
de Frende, las figuras que representan un baile, una 
“escena de combate”35 y una procesión de animales  
se muestran de perfil; tan solo la figura sentada en el 
suelo tiene el torso girado de frente. Estamos ante el 
motivo de Sileno ebrio levantado por sus compañe-
ros, es decir ante una escena mitológica36.

Si se tratara de un friso, ¿dónde estaría situa-
do? En el noroeste hispano, los edificios decorados 
con esculturas son muy escasos. No obstante, en 
el Monte Mozinho, próximo a la ciudad de Pena-
fiel (Portugal), existió una pequeña construcción, 
de la que solo se conservan los cimientos de plan-
ta rectangular de 3 x 2,6 m37, que evidentemente 
tuvo que estar profusamente decorada con escul-
turas38. El edificio, construido enteramente en gra-
nito local, está datado en el siglo II d. C.39 y en él 
se han encontrado tres cabezas de bulto redondo, 
fragmentos de un cuerpo (mano y pie), un torso 
masculino desnudo, varios fragmentos grandes de 
la estatua de un caballo (entre ellos, la cabeza y un 
casco delantero) con su pedestal y el arranque de 
las patas traseras, así como un relieve de dos caras 
(pescador/figura femenina con túnica, medidas en 
tabla 2), una cabeza en relieve, distintos elementos 
arquitectónicos y fragmentos de columnas acana-
ladas40. De momento no se ha publicado todavía 

así lo demuestran.
35 Hasta ahora, la escena se ha interpretado como una 

lucha. Tranoy, 1981, 354, presumió un combate en el con-
texto de juegos funerarios; De Souza, en CSIR Portugal 
52 nº 145, pensó en una lucha entre gladiadores. De Matos 
1995, 86 s. nº 39, en una gigantomaquia, lo mismo Ribei-
ro, 2002a, 375, nº 23; Gonçalves, 2007, 450, nº 231, en un 
combate ritual. 

36 Véase el paralelismo directo con un ejemplar descu-
bierto en Juliobona/Lillebonne, localidad situada al norte de 
la Galia (Espérandieu, 1911, 198 s., nº 3115).

37 La excavación data de 1943 y fue realizada por E. 
Ferreira de Sousa. Sin embargo, de la excavación solo exis-
ten informes preliminares, la publicación definitiva nunca 
ha visto la luz (Soeiro, 1984, 259). En 1974 se realizó una 
nueva excavación exactamente en el mismo lugar y, hasta 
ahora, ha sido la más fructífera en cuanto a hallazgos, v. 
Almeida, 1974, 6. 9.

38 Soeiro, 1998, 15.
39 Almeida, 1974, 29.
40 Almeida, 1974, 30‒34; Soeiro, 1984, 262; Carvalho, 

1993/94, 75 s. n.º 22‒24; Soeiro, 1998, 29; Kobusch, 2014, 
185.



200 Diversidad en la distancia. Imágenes romanas de divinidades en el occidente hispano

Revista Onoba, 2019, Nº 07 http://dx.doi.org/10.33776/onoba.v7i0.3464

del número de ejemplares conservados procedentes 
de la capital de la provincia, por analogía debería 
considerarse argumento suficiente para reconocer en 
la figura esculpida en la roca de Fonte do Ídolo al 
difunto en cuestión, en este caso, el donante Celicus 
Fronto, cuyo nombre aparece en una inscripción55. 
La escena representada en el tímpano del frontón –
en este caso, una paloma y un martillo– resulta, sin 
embargo, inusual en el contexto provincial. En las 
lápidas emeritenses el tímpano suele ser a menudo 
demasiado pequeño, por lo que, en general, se deja 
vacío o si hay espacio suficiente, se decora con un ro-
setón o un elemento similar56. En Italia y, sobre todo 
en Roma, el tímpano es notablemente mayor, por lo 
que la decoración escultórica es más frecuente57. 

En cuanto a la interpretación tanto del nicho 
como del retrato, Jorge de Alarcão ha aportado una 
idea58, recogida y desarrollada por Alain Tranoy59. 
Su hipótesis generó una dinámica propia y  tuvo 
también sus seguidores. La idea se basa en una se-
paración conceptual arbitraria del personaje repre-
sentado en el nicho y las esculturas del tímpano60. 
De acuerdo con su teoría, Tranoy  reconoce en la 
figura humana al donante, mientras que la paloma 
y el martillo del tímpano los considera atributos no 

55 Descifrado por primera vez por Blázquez Martínez, 
1962, 196. Coinciden Tranoy, 1981, 283; da Silva, 1986, 297; 
CSIR Portugal, 1990, 68; y Carvalho, 1992, 132. En contra 
de ello y en favor de la representación de una divinidad se 
han manifestado Vasconcellos, 1905, 259; Alarcão, 1974, 94; 
Alarcão, 1988, 96; Rodríguez Colmenero, 2002, 27; Olivares 
Pedreño, 2002, 221 y recientemente Garrido Elena, Mar y 
Martins 2008, 57. Una reciente exposición recopilatoria de 
la historia de la investigación en Gonçalves, 2007, 400-407, 
nº 199; Garrido Elena, Mar y Martins, 2008, 29-38.

56 El ara votiva de Valeria Avita, Vedder, 2001, 121, nº 
cat. 2, lám. 25, decorado con una cabeza de carnero como 
símbolo de los taurobolios, constituye una excepción.

57 Recopilación de los monumentos en Kleiner, 1987.
58 Alarcão, 1988, 96.
59 Tranoy, 1981, 283-285. 
60 Olivares Pedreño, 2002, 222‒227; Garrido Elena, 

Mar y Martins, 2008, 37.

rados con relieves como el de Lourizán50. También 
en el caso del friso de Frende, descubierto en el 
contexto de una necrópolis tardoantigua, se pensó 
en un monumento funerario, pero quizá se trate 
de un templo51.

Fijémonos en la escena representada. Los relie-
ves con figuras de medio cuerpo son muy escasos 
en el arte hispano noroccidental, conociéndose 
muy pocos ejemplares. En primer lugar cabe citar 
el nicho coronado por un frontón excavado en la 
pared rocosa de Fonte do Ídolo/necrópolis de Bra-
cara Augusta (Portugal)52. Este relieve se encuen-
tra dentro de la tradición de las lápidas funerarias 
de nicho romanas con retrato, cuyo exponente his-
pano más representativo se encuentra en la ciudad 
de Augusta Emerita, capital de la Lusitania, lo que 
ha sido observado y aceptado con razón desde hace 
bastante tiempo53. En el ámbito de los monumen-
tos romanos de la península, las lápidas emeriten-
ses ocupan una posición singular, ya que, como es 
sabido, dependían directamente de modelos roma-
nos54. En este sentido, la representación de figuras 
de medio cuerpo, en cuanto motivo, podría estar 
relacionada con Augusta Emerita, la capital de la 
provincia, pero también con Roma y, con ello, con 
el arte romano.

El hecho de que en los nichos de las lápidas eme-
ritenses se represente siempre al difunto y, a tenor 

50 En la reconstrucción, Almeida, 1974, 32, y Carvalho 
1993/94, 82, plantean el citado relieve de Monte Mozinho 
(pescador/estatua femenina con túnica) como parte de una 
balaustrada basándose en la altura (v. tabla 2). 

51 Resumen actualizado del estado de la investigación 
en Gonçalves, 2007, 447-450, nº 231.

52 Resumen en Blech, 1993, 362 s.; Gonçalves, 2007, 
400‒407 n.º 199; Garrido Elena, Mar y  Martins 2008, 20-
25, Fig. 14. 16‒19. 23. Otras imágenes de medio cuerpo en 
una estela (¿funeraria?): Gonçalves, 2007, 424, nº 212 pro-
cedente de Rigueiro dos Mouros/Montalegre (Portugal).

53 Tranoy, 1981; Garrido Elena, Mar y Martins 2008, 
57. Otras representaciones, p. ej. de Tajo Montero, v. Blech, 
1981; Alonso Rodríguez et al., 2014.

54 Vedder, 2001, 11; Trillmich, 2001, 21.

Longitud 
cm

Altura 
cm

Fondo/grosor del panel 
cm

Frende 68 a 78 45 a 48 22 a 27 
Lourizán 66 45 16
Monte Mozinho ? (roto) >64 ?

Tab. 2. Comparación de las medidas de los paneles de los frisos de Frende, Lourizán y Monte Mozinho



201Thomas G. Schattner

Revista Onoba, 2019, Nº 07http://dx.doi.org/10.33776/onoba.v7i0.3464

En lo que atañe al relieve del nicho de Fonte do 
Ídolo, las explicaciones anteriores significan que 
las aves y el martillo del tímpano hacen referencia 
únicamente a Celicus Fronto, el donante68. La in-
terpretación  específica de la paloma escapa a nues-
tro conocimiento. El motivo en sí aparece también 
en lápidas romanas, como ha quedado indicado. El 
martillo remite a Celicus Fronto en cuanto cons-
tructor y donante, tal como reza la inscripción: 
CELICVS FECIT69, como ya supuso Vasconcellos70.

Otra figura de medio cuerpo es la conocida como 
Herma de Seixabre71, si bien no sirve directamen-
te como elemento de comparación de escultura de 
bulto redondo, ya que es de tipo Jano y, por tanto, 
pertenece a otro género escultórico. 

Tomando en consideración las reflexiones prece-
dentes, en el caso del relieve con la figura de Vestius 
Aloniecus (figura 3 a. b) podemos decir lo siguiente 
a modo de resultado intermedio:

• la imagen de medio cuerpo puede haber sido 
tomada directa o indirectamente del arte fune-
rario hispano, en concreto del emeritense. En-
tre los hallazgos arqueológicos no hay ninguna 
fuente gráfica, por ejemplo, frisos arquitectó-
nicos, que pudieran haber servido de modelos.

• en el acto de la recepción debió producirse una 
reinterpretación en el sentido de que el busto 
no representaba ya a la persona fallecida, sino 
a una divinidad.

• en la composición formal de la imagen de la 
deidad se aplicaron ideas locales propias, tal 
como se demostrará en lo que sigue.

Ahora bien, ¿de qué dios se trata? La investiga-
ción ha centrado la atención desde el primer mo-
mento en las dos prolongaciones puntiagudas que 
se han interpretado como cuernos72, lo que le ha 

68 Como muy acertadamente ha observado Blech, 1993, 
362, la figura de pie representa a una mujer, que atendiendo 
al cuerno de la abundancia solo puede tratarse de Fortuna. 
Siguiendo a Colmenero, 2002, 27 (más bibliografía), esta 
figura se relaciona con el altar de Nabia. De ser así, el dios 
Tongoenabiagus carecería de imagen.

69 Garrido Elena, Mar  y Martins 2008, 22, inscripción 
nº 2. Sus sucesores destacan la actividad constructora:…RE-
NOVARVNT, v. Garrido Elena, Mar y Martins 2008, 24, 
inscripción nº 6.

70 Vasconcellos, 1905, 261.
71 González Ruibal, 2003, 163, Fig. 6. A este contexto 

pertenece sin duda el llamado “monumento antropomorfo” 
de Pueblanueva/Toledo, v. Abascal  y Alföldy 2015, 145, 
Fig. 134, que, sin embargo, no está datado.

72 Blanco Freijeiro, 1949, 429‒431.

del personaje representado en el relieve, sino de la 
diosa Nabia, documentada epigráficamente en un 
pequeño ara descubierto en las inmediaciones61. 
Esta teoría dio lugar a un intrincado entramado de 
ideas que se fue complicando cada vez más hasta 
desembocar en correlaciones y transversalidades 
aparentemente confusas entre las inscripciones y 
las imágenes de las figuras representadas62.

En este contexto cabe recordar que en las lápidas 
de Roma, la persona representada en el nicho era 
siempre el difunto. En el tímpano rara vez se repre-
sentaban objetos identificables como atributos. Con 
todo, esta descripción es válida solamente para un 
reducido número de monumentos. Mucho más fre-
cuente es el modelo en el que el frente está ocupado en 
su totalidad por la inscripción, por lo  que no queda 
espacio para la figura del difunto, al que se representa 
en el tímpano en forma de prótomo, bien de medio 
cuerpo o de cuerpo entero63. Heráldicamente, dos 
palomas a ambos lados de un trípode con carácter de 
atributo aparecen solamente en el tímpano del ara de 
Lucius Postumus Iulianus64. Esta singularidad es 
claramente un indicio de la construcción del altar se-
gún un proyecto individual. En estos casos, las figuras 
u objetos guardan claramente relación con caracterís-
ticas o particularidades del difunto65. En el caso del 
ara de Lucius Postumus Iulianus, los pájaros debie-
ron tener mucha importancia para él, ya que apare-
cen representados de forma distinta con mucha fre-
cuencia; según la descripción del catálogo, el motivo 
de los pájaros aparece en no menos de 13 ocasiones66. 
Incluso cuando se representan atributos relacionados 
habitualmente con divinidades, éstos aluden a alguna 
relación del difunto con la divinidad de que se trate. 
Así, el carcaj y el arco, de un lado, y la cornucopia, la 
antorcha, el remo y la rueda, de otro lado, son atribu-
tos de Diana y Fortuna, respectivamente, dos diosas 
a cuyos atributos –en este caso indicados mediante 
los objetos citados– se remiten la difunta Cornelia 
Tyche y su hija Iulia67. No obstante, los atributos no 
convierten a las representadas en diosas. 

61 Recientemente Garrido Elena, Mar y Martins 2008, 
25 s., Fig. 22.

62 Exposición resumida en Garrido Elena, Mar y Mar-
tins 2008, 33-38.

63 P. ej. Kleiner, 1987, lám. 60, nº 105. 106; lám. 62, nº 
111; lám. 63, nº 112.

64 Kleiner, 1987, 175-177, nº 53, lám. 33,2.
65 Kleiner, 1987, 29 s.
66 Kleiner, 1987, 176.
67 Kleiner, 1987, 253-256 n.º 113 lám. 63,3.



202 Diversidad en la distancia. Imágenes romanas de divinidades en el occidente hispano

Revista Onoba, 2019, Nº 07 http://dx.doi.org/10.33776/onoba.v7i0.3464

do un enigma. La sin duda caricaturesca figura 
evoca un demonio, lo que unido a la calidad de la 
ejecución hace innecesaria extender la búsqueda 
a ámbitos elaborados del arte romano, tales como 
imágenes teomorfas de gobernantes83 o a otras re-
presentaciones de deidades, como Sol84. Mucho más 
prometedora parece en cambio la revisión de las es-
culturas ibéricas. El llamativo tamaño de las manos 
del llamado Vestius apunta en esa dirección, pues 
esa es precisamente una característica de las esta-
tuillas ibéricas85. Los brazos y las manos extendidos 
aparecen allí en conexión con las representaciones 
de Potnia hippon; la diosa extiende los brazos (en 
ángulo) y las manos hacia los dos caballos86. Una 
estatuilla de bronce de Sagunto presenta también 
los cuernos típicos de las imágenes de los sátiros87, 
apuntando así a un sincretismo romano-ibérico que 
habría podido influir asimismo en la creación de la 
figura de Vestius, si bien tampoco en este caso exis-
te un paralelismo convincente.

A modo de resumen cabe decir que la investi-
gación ha puesto de manifiesto analogías y parale-
lismos puntuales que, cada uno por sí mismo, ex-
plican, más o menos, algunos detalles del llamado 
Vestius Aloniecus y permiten adscribirlo al arte 
romano provincial o, en su caso, ibérico. Sin em-
bargo, la coincidencia no es total y en ello radica 
la importancia del relieve, en el que el escultor puso 
todo su empeño en representar una deidad, pero sin 
recurrir a modelos preexistentes. Algunas fórmu-
las y motivos se toman de la iconografía romana o 
ibérica, tanto lejana como cercana, se combinan y, 
en el caso concreto de la representación del llamado 
Vestius Aloniecus, se dotan de nuevo contenido. 
De este modo surgen elementos innovadores, como 
el dorso de las manos que se muestra al observador 
con los pulgares hacia abajo. Se trata sin duda de un 
proceso complejo que presupone conocimientos y 

83 Resumen en Bergmann, 1998.
84 Atendiendo a las dos prolongaciones podría pensarse 

en interpretar la figura representada como el dios Sol, pues 
precisamente a Sol Invictus se le representa a menudo con 
los brazos y las manos extendidos. Así aparece, por ejemplo, 
en una estatuilla del siglo II/III d. C. que se conserva en 
Ginebra, v. LIMC IV 1, 600 nº 116 (Letta).

85 Cf. las ilustraciones de Nicolini, 1977 y García-Belli-
do, 2002/03, 227-240.

86 Maestro Zaldivar, 1989, 231 (Fig.). Muy similar tam-
bién la represenación orante de una divinidad en un vaso 
ibérico de Puerta de San José/Cartagena, v. Belén-Escacena 
2002, 165, fig. 2.

87 Fernández Uriel, 1998, 64 (Fig.).

llevado a equiparar la figura con diversos dioses del 
panteón grecorromano, en concreto, con Ares73 y 
con Cernunnos74. También, al revisar las imágenes 
de los dioses provinciales romanos se aprecia que, 
en algunos casos, las alas del pétaso de Mercurio pa-
recen cuernos75, pensándose también en un Mercu-
rio psicopompo76. Sin embargo, los cuernos no son 
la única característica destacable del llamado Ves-
tius Aloniecus. A ellos se añaden la boca abierta y 
los brazos extendidos con los dedos de las manos 
separados. La combinación de las prolongaciones 
corniformes y el gesto que provoca la boca abier-
ta aparece también en el capitel de una pilastra de 
Lausana (Suiza) que se interpreta como un demonio 
(¿sátiro?,¿Pan?)77. Los brazos extendidos lateral-
mente con los dedos de las manos separados se dan 
asimismo en las imágenes de Perseo-Andrómeda78 
y en relieves metrológicos. Pero estos dos parale-
lismos no se sostienen. En estos últimos, el motivo 
aparece solamente en ejemplares griegos79, mientras 
que en el otro ejemplo, la feminidad de Andrómeda 
y su representación encadenada hablan en contra 
de la citada relación80. Tampoco convence el ejem-
plo aportado a la discusión por F. Benoît81, esto es, 
la figura representada en un ladrillo tardoantiguo 
de Roussas (Drôme)82: de un lado, porque se trata de 
un jinete, que, en cuanto motivo, pertenece al cír-
culo de las representaciones de Epona y, por otro, 
porque solo tiene una mano extendida, tratándose 
por tanto de un gesto deíctico con un significado 
distinto.

Ninguna de las explicaciones aportadas hasta 
ahora se ha detenido en las manos giradas con los 
pulgares señalando hacia abajo, que siguen sien-

73 Blanco Freijeiro, 1957, 516.
74 Blázquez Martínez, 1957, 42; Tranoy, 1981, 291.
75 Ejemplos: Espérandieu, Recueil VII (1918), 198 nº 

5591; VIII 2 (1922), 86 s., nº 6009 (de Unterhambach). Sobre 
las transformaciones de Mercurio en el contexto provincial 
romano de la Galia v. Boucher, 1983, sobre todo 427, Fig. 
16, y Marco Simón, 2003, 129, Fig. 5.

76 Benoît, 1959, 165, nota 134; Calo Lourido, 1991, 114; 
Calo Lourido, 1993/94, 97; Calo Lourido, 1994, 743 s. 

77 Espérandieu, Recueil VII (1918), 84, nº 5384; CSIR 
Suiza, 2002, 68 s., nº 40 lám. 36 y frontispicio.

78 En el contexto provincial romano de la Galia s. Espé-
randieu, Recueil I (1907) 22, nº 17 de Brigantio/Briançon.

79 Griego Wesenberg, 1975/76; Romano Ioppolo, 1967, 
90, Fig. 1.

80 LIMC I, 1 (Zúrich y Múnich 1981),  776‒780 
(Schauenburg).

81 Benoît, 1959, 165, nota 134.
82 Benoît, 1954, 27-29, lám. 1,2.



203Thomas G. Schattner

Revista Onoba, 2019, Nº 07http://dx.doi.org/10.33776/onoba.v7i0.3464

difusión es notablemente mayor93.  La represen-
tación de un dios herrero en el contexto hispano 
en general e hispano-noroccidental en particular 
no resulta sorprendente ante la proverbial riqueza 
metalífera y el conocimiento general del arte de la 
herrería por parte de la población94. En el noroeste 
de Hispania está documentada la difusión del metal 
en prácticamente todos los castros ya desde la Edad 

93 Vulcanus: Brommer, 1971, 147. El LIMC recoge 
pocos ejemplares: LIMC VIII 1 (Zúrich y Düsseldorf 1997) 
287, nº 34 (moneda), 290, nº 73 (puteal de mármol del co-
mercio de arte), 292 nº 93 (moneda); v. al respecto y sobre 
otras piezas Brommer, 1971; Blanco, 1975. Sucellus: LIMC 
VII 1 (Zúrich y Múnich 1994), 820 s., nº 8. 9 (estatuillas de 
bronce). Sobre otras piezas que se han considerado posibles 
imágenes v. resumen en Blázquez Martínez, 1975, 169 s., v. 
Sucellus.

94 Fuentes en Blázquez Martínez, 1975, 189 s., v. Vul-
cano.

destrezas, lo que sorprende aún más ante la escasa 
calidad de la ejecución. Tal como muestra la este-
la funeraria del Auculus de Coria que se conserva 
en el Museo  de Cáceres88, también en la escultura 
funeraria del Occidente hispano surgieron nuevas 
formas en las que los brazos y las manos extendidos 
se utilizaban como medio de expresión. En dicha 
escultura sujetan por detrás la cabeza en relieve (del 
difunto), produciendo la impresión de un abrazo. 
Estas imágenes no tienen parangón ni más explica-
ción y su carácter es eminentemente local. Vestius 
Aloniecus es un dios local, que, de acuerdo con am-
bas inscripciones, solo era venerado en este lugar de 
Lourizán.

Dios herrero de Vilar de Perdizes (figura 4)
En un relieve de Vilar de Perdizes (Montalegre/

Portugal) que se ha presentado recientemente se re-
presenta también la figura de una divinidad mascu-
lina, aparentemente desnuda, con un martillo como 
atributo89. El relieve es muy plano. La figura está 
de pie con los brazos colgando y el órgano sexual 
sobredimensionado. En la mano derecha porta un 
martillo; no es posible reconocer si con la izquierda 
sostenía otro objeto (¿tenazas?). Esta figura es la 
única entre las divinidades aquí estudiadas que se 
representa con un atributo, que contribuye a iden-
tificarle en un primer momento como el Sucellus 
hispano o Vulcanus; en cualquier caso, como un 
dios herrero90. Cicerón comentó ya la posibilidad de 
confundir las figuras de estas dos deidades, pues, se-
gún escribió, Vulcanus recibe un nombre diferente 
en cada país91. Este comentario se ve corroborado 
por el hecho de que, en Hispania, a Sucellus se le 
identifica habitualmente por otros atributos (ascia/
hacha de carpintero, maza, hacha doble) diferen-
tes del martillo habitual92. Con todo, ni Sucellus 
ni Vulcanus se representan a menudo en Hispa-
nia, al contrario de lo que sucede en las provincias 
septentrionales del Imperio y en Italia, donde su 

88 Cerrillo y Cruz 166 s., nº 5 lám. 4,1.
89 Silva, 2007, 425, nº 583, lám. 126,1. El dibujo parece 

no representar la escultura con fidelidad. Por ejemplo, en él 
se insinúa una túnica que no se menciona en la descripción. 
En el original tampoco se identifica como tal la eyaculación 
que figura en la descripción y en el dibujo.

90 V. Blázquez Martínez, 1975, 189 s., v. Vulcano.
91 Cic., De nat. deor., I, 84, v. también Brommer, 1971, 

147; Blanco Freijeiro, 1975, 266.
92 LIMC VII, 1 (Zúrich und Múnich 1994) 820 s., B2 

(Nagy).

Fig. 4. Vilar de Perdizes. Dios herrero. (Fig. 4 Cedida 
amablemente por Armando Coelho da Silva Ferreira.



204 Diversidad en la distancia. Imágenes romanas de divinidades en el occidente hispano

Revista Onoba, 2019, Nº 07 http://dx.doi.org/10.33776/onoba.v7i0.3464

cita 18 ejemplos,  de los que tan solo tres muestran 
al dios desnudo101.  La iconografía se remonta clara-
mente a los modelos grecorromanos; el cuerpo se re-
presenta realizando un movimiento que se expresa, 
de un lado,   diferenciando  la pierna de apoyo de la 
pierna libre y, de otro lado, en el giro de la cabeza. 
En contraposición al relieve de Vilar de Perdizes, 
en el que la figura sostiene el martillo con la mano 
derecha, pero no lo levanta, en los otros ejemplares 
mencionados, los personajes sujetan el martillo con 
la mano izquierda y lo llevan sobre el hombro. Tan 
solo en algunas imágenes de Vulcano de finales de la 
época imperial se representa el martillo en posición 
baja102.  En las imágenes comparables de las provin-
cias del noroeste, Gerhard Bauchhenß ha identifi-
cado solo esporádicamente rasgos autóctonos de la 
divinidad, por lo demás predomina la iconografía 
itálica/romana general103.

Desde el punto de vista de la refinada escultura 
romana, la imagen estática del dios desnudo repre-
sentado de frente de Vilar de Perdizes  produce un 
efecto directo y manifiestamente interesante, hasta 
el punto de parecer casi original o, al menos, tan 
innovador y sorprendente, que la tosca y descui-
dada ejecución resulta refrescante. Sin duda alguna, 
al escultor ha de buscársele en el entorno indígena 
local. El cuerpo se extiende hasta ocupar práctica-
mente toda la superficie, omitiéndose los detalles. 
Es evidente que el movimiento del cuerpo tenía 
menos interés que la desnudez, que al igual que en 
las mencionadas estatuillas de bronce ibéricas cons-
tituye el elemento y el tema central. No obstante, 
en dichas estatuillas se representa en general a los 
oferentes humanos con sus ofrendas. En conjunto, 
el dios herrero de Vilar de Perdizes no parece una 
divinidad, sino más bien un demonio de la forja que 
se ha apropiado del rincón sagrado de la herrería. 
Tanto su enorme falo colgante –en lugar de erecto, 
como aparece a menudo en el arte ibérico– como 
su desnudez evocan más bien la imagen de una per-
sona de clase baja que la de un dios poderoso. Dos 
detalles poco claros para terminar: la figura parece 
estar circuncidada y en la mano derecha parece que 
le falta un dedo. 

A modo de resultado intermedio cabe decir que 

101 LIMC VII (Zúrich y Múnich 1994), 820 s., nº 1. 2. 
17 (Nágy).

102 LIMC VIII 1 (Zúrich y Düsseldorf 1997), 284 nº 4-7 
(monedas); 294 nº 102 (piedra de los cuatro dioses).

103 LIMC VIII 1 (Zúrich y Düsseldorf 1997), 293 
(Bauchhenß).

del Bronce, tal como ponen de manifiesto los ha-
llazgos correspondientes (hornos) en combinación 
con el descubrimiento de objetos esperables en ese 
contexto, tales como crisoles, formas negativas o 
las herramientas pertinentes95. Tanto por el carác-
ter doméstico del culto a Vulcano –muy difundido 
en el ámbito privado–, como por lo que nos ense-
ñan las numerosas estatuillas de bronce procedentes 
sin duda de otros tantos lararia96, se habría podido 
esperar un número mayor de representaciones del 
dios. 

En una lectio romana de la imagen de Vilar de 
Perdizes se atribuiría la desnudez heroica y el ta-
maño de la figura, que ocupa todo el relieve, a las 
representaciones de los dioses romanos97. Sin em-
bargo, en una lectio ibérica, la comparación del 
tamaño exagerado del órgano sexual con estatui-
llas  de  bronce  votivas,  asimismo desnudas,  de la 
cultura ibérica permitiría una interpretación en esa 
dirección98,  pues también en el arte ibérico la des-
nudez tiene un sentido heroico y el órgano sexual 
se muestra sobredimensionado. El significado gene-
ral del sexo constituye el nexo de unión.  En lo que 
atañe al contexto, las interpretaciones indígenas 
pueden ser diferentes, pensándose en primer lugar 
en ceremonias de consagración o peticiones de fer-
tilidad y bienestar.  En cualquier caso, al destacarse 
el órgano sexual99, que se sitúa en el centro de la ce-
remonia correspondiente,  se pretende despertar el 
interés de la divinidad. En esta lectura la desnudez 
se interpreta también como la clave para entender 
el mundo conceptual del culto, de los rituales, de las 
ofrendas votivas y de la divinidad100.

En el caso de Sucellus,  el diccionario  LIMC 

95 P. ej. Vázquez Varela, 1996, 41 (“a metalurxia está 
omnipresente…”); resumen general en Rodríguez Colmene-
ro, 1977, 197-214.

96 LIMC VIII 1 (Zúrich y Düsseldorf 1997), 292 (Si-
mon).

97 Atendiendo al atributo, no cabe la remisión a la es-
cultura de género (“Genreplastik”), en la que quizá pudiera 
pensarse desde un punto de vista puramente teórico, ya que 
la desnudez y un órgano sexual sobredimensionado también 
desempeñan un papel en dicho género, v. Laubscher, 1982, 
59.

98 Muchos ejemplares en los catálogos especializados de 
Álvarez-Ossorio, 1941 (p. ej. nº 204. 206-207, 214. 215, 220, 
325-329) y Nicolini, 1977 (p. ej. 54 nº 9, 56 nº 10, 68 nº 15, 
116 nº 39, 220 n.º 86).

99 Sobre una lista de la glorificación del falo en santua-
rios ibéricos v. Prados Torreira, 1991, 318 nº 17-22.

100 Rueda Galán, 2011, 126 (con un ejemplo particular-
mente bueno en Fig. 55 arriba en el centro). 



205Thomas G. Schattner

Revista Onoba, 2019, Nº 07http://dx.doi.org/10.33776/onoba.v7i0.3464

en los componentes de las imágenes de Lourizán y 
Vilar de Perdizes se identifican ambivalencias que 
no es fácil atribuir a una tradición iconográfica ya 
sea romana, ibérica o indígena. Si bien la ejecución 
parece un tanto tosca en ambos casos, las imáge-
nes reflejan iniciativas propias de los escultores del 
noroeste hispano que les confieren un carácter ori-
ginal, motívico y artísticamente convincente. Con 
relación al tema del que estamos tratando, la situa-
ción es la siguiente: la representación de imágenes 
de divinidades propias se lleva a cabo con los me-
dios autóctonos (“galaicos”) disponibles, recurrien-
do eventualmente a los elementos del arte romano e 
ibérico que podían servir de modelo para determi-
nados componentes iconográficos. 

Deus Endovellicus  (figura 5 y 6)
Una solución totalmente distinta es la que pre-

senta la cabeza masculina de mármol descubierta 
en el santuario del dios Endovélico en São Miguel 
da Mota/Alandroal (Portugal)104. Sin duda, se trata 
de un retrato ideal. La cabeza es de tamaño natural. 
Una densa cabellera enmarca el rostro liso, está es-
tructurada en mechones  que  forman una variedad 
de dibujos en torno al cráneo y terminan en bucles. 
En la frente llama la atención el característico fle-
quillo que se conoce de la iconografía de Octaviano, 
lo que ha llevado a datar la imagen en el siglo I d. C., 
datación que nadie ha refutado hasta ahora105. Sin 
embargo, el estudio de los rizos de la barba, curva-
dos al estilo arcaico (figura 5b. 6a), su disposición y 
su forma apuntan a una fecha posterior, que no en-
contraría un paralelismo hasta bien entrado el siglo 
II d. C. En este contexto cabe remitir106 a un retrato 

104 En la generación actual ha vuelto a suscitarse pre-
cisamente el debate sobre la cabeza (bibliografía reciente 
LIMC III 1 (Zúrich/Múnich 1986), 726 nº 1; CSIR Portugal, 
1990, 33 nº 78; Blech, 1993 b, 396 s,. lám. 197; De Matos, 
1995, 134 s., nº 61; Koppel, 1999, 308; Ribeiro, 2002 b, 381 
nº 31; Ribeiro, 2005; Gonçalves, 2007, 307 s. nº 131; Schatt-
ner, Guerra y Fabião, 2009; Gonçalves, 2013, 24 nº 131; Fa-
bião, Guerra y Schattner 2013, 86-95), tanto la exposición 
final como la fundamentación de la datación se realizan 
en el marco de la publicación del santuario de Endovélico 
(Guerra, Fabião y Schattner, en prensa), por lo que ante la 
inminente publicación no es necesario explayarse aquí más 
de lo necesario.

105 Recopilación de las dataciones realizadas hasta la fe-
cha en Gonçalves, 2007, 308.

106 Fabião, Guerra y Schattner, 2013a, 88. Mi agradeci-
miento a Stefan Lehmann/Halle y Dieter Salzmann/Müns-
ter por su disponibilidad para el debate y sugerencias.

Fig. 5. São Miguel da Mota. Cabeza de Endovélico, a fren-
te, b lado. (Fig. 5D-DAI-MAD-MLA-DG-024-2016-029)

Fig. 6. São Miguel da Mota. Cabezas votivas de Endo-
vélico. (Fig. 6 Cabeza de Endovélico, alado, b frente, c-f 
cabezas votivas)



206 Diversidad en la distancia. Imágenes romanas de divinidades en el occidente hispano

Revista Onoba, 2019, Nº 07 http://dx.doi.org/10.33776/onoba.v7i0.3464

dad de recurrir a modelos iconográficos. A título 
de ejemplo cabe citar los retratos del poeta épico 
Paniasis, del poeta Hiponacte (?), del médico Hi-
pócrates y del filósofo Anaximandro116. Del santua-
rio de Endovélico proceden también otras cabezas  
masculinas con barba que desde el punto de vista 
formal pueden incluirse en el mismo grupo. Una es 
asimismo de tamaño natural, la otra, bastante más 
pequeña (figura 6 c-f). Son muy similares a la ca-
beza que aquí presentamos, las características prin-
cipales, como la presentación facial, la disposición 
del cabello y los rasgos fisionómicos generales coin-
ciden plenamente, al igual que otros detalles más 
llamativos, como los ojos juntos y profundos y la 
boca cerrada. Las cabezas poseen un aire de fami-
lia que las une, las diferencias afectan solamente a 
la calidad de la ejecución. La calidad de las cabezas 
citadas en último lugar (figura 6 c-f) es claramente 
inferior a la del ejemplar conocido y descrito al co-
mienzo de este capítulo (figura 5 a.  b. 6 a. b.), por lo 
que su datación resulta difícil.  Las dataciones reali-
zadas en el pasado, que las sitúan en el siglo I d. C., 
se han hecho siempre sobre la base de la cabeza de 
mayor calidad y datable con seguridad (figura 5. 6 a. 
b)117.  Metodológicamente, esta vía parece correcta.

En cuanto a la interpretación de la cabeza, todos 
los autores han seguido a José Leite de Vasconcellos, 
quien ya en 1905  vió en ella la representación de un 
dios118.  Al margen de ello, Scarlat Lambrino aportó 
un argumento interesante en relación con su inter-
pretación y su datación: como en el siglo I d. C. la 
barba y una cabellera tan abundante no eran habi-
tuales entre los romanos, la imagen no puede corres-
ponder a un ser mortal, sino a una divinidad, y dado 
el lugar del hallazgo en el santuario de Endovélico, 
no puede tratarse de ningún otro dios, salvo Endo-
vélico119. Se trata sin duda de una petitio principii 
bastante obvia: si el rostro presenta rasgos ideales y 
la pieza fue hallada en el santuario, solo puede ser 
la representación de una deidad. Como, además, en 
ese santuario solo se honraba a Endovélico, este dios 
es el único que puede tomarse en consideración. Sin 
embargo, ¿se trata realmente de la cabeza pertene-
ciente a la estatua a la que se rendía culto? 

Según los datos que se conocen hasta ahora, el 
santuario de Endovélico se construyó en la época 

116 Zanker, 1995, 150-154, Fig. 81‒84.
117 García y Bellido, 1949, 126 nº 127. 128; CSIR Portu-

gal, 1990, 33 (julio-claudia).
118 Vasconcellos, 1905, 140, Fig. 26.
119 Lambrino, 1951, 107.

hallado en Tesalónica107, que muestra a un “ciuda-
dano ataviado con toga de filósofo”, perteneciente 
a la época antonina108. Vista de frente, la cabeza de 
Endovélico presenta una forma más antigua que 
vista de perfil. Es posible que, al realizar la vista de 
frente, para reproducir el flequillo y la distribución 
de los bucles sobre la frente, el escultor se inspirara 
en modelos antiguos, mientras que para represen-
tar la barba, que destaca sobre todo en la vista de 
perfil, recurriera a modelos coetáneos. Asimismo es 
evidente que para realizar el retrato no se basó en 
ninguna divinidad paternal (“Vatergottheiten”)109, 
sino en retratos de poetas, filósofos o héroes110 o en 
su caso en imágenes similares de ciudadanos distin-
guidos, que Paul Zanker ha denominado “bustos 
cultos”, a los que pertenece el busto de Tesalónica 
citado más arriba como paralelismo111. Zanker se 
refiere a bustos de ciudadanos que, al asimilarlos a 
los retratos de los filósofos, ponen de manifiesto su 
intelectualidad y afinidad con la cultura griega, un 
fenómeno que fue ganando adeptos desde Adriano 
y la implantación de la barba como resultado de la 
nueva orientación cultural –es decir, filohelénica– 
del programa de gobierno de este emperador112.  Los 
“bustos cultos”  como los mencionados abundaban 
en el Imperio romano113. Teniendo en cuenta que 
en Augusta Emerita, la capital del Occidente his-
pano, había talleres que trabajaban también para la 
dinastía imperial114, puede presumirse que desde los 
primeros tiempos de la época imperial se disponía 
in situ de los conocimientos técnicos y conceptua-
les necesarios para realizar tales bustos, a pesar de 
que hasta ahora no se conoce ninguno procedente 
de Augusta Emerita115. 

Al faltar imágenes más antiguas de Endovélico, 
el citado retrato ideal puede considerarse sin duda 
una creación nueva. El fenómeno de este empeño 
innovador no es desconocido. Desde la época hele-
nística, los escultores  se tuvieron que enfrentar con 
frecuencia al reto de realizar retratos retrospectivos 
de poetas y filósofos del pasado sin tener posibili-

107 Bakalakis, 1973, 682, Fig. 9.
108 Zanker, 199, 217, Fig. 123. 
109 Recopilación de las esculturas en Thiemann, 1959.
110 Schattner, Guerra y Fabião, 2009.
111 Zanker, 1995, 216.
112 Zanker, 1995, 190-251.
113 Zanker, 1995, 216.
114 V. arriba nota 4.
115 Recopilación de los retratos de la capital lusitana: 

Nogales Basarrate, 1997.



207Thomas G. Schattner

Revista Onoba, 2019, Nº 07http://dx.doi.org/10.33776/onoba.v7i0.3464

mero 2) puede pensarse en que la cariátide no for-
maba parte del conjunto arquitectónico, sino que 
era una escultura independiente según el modelo 
de las cariátides existentes en la villa de Adriano 
en Tívoli. En este caso, la cabeza aquí descrita (fi-
gura 5. 6 a. b) podría interpretarse como una es-
tatua votiva o como sustitución de la imagen de 
culto más antigua, según la hipótesis planteada en 
la hipótesis  1.

Comentario: la similitud entre la cariátide del 
santuario de Endovélico, en cuanto a tamaño y for-
ma, y los ejemplares del llamado foro de mármol 
de Augusta Emerita125,  permite suponer un uso 
arquitectónico también en el santuario. La hipótesis 
de una estatua independiente sería la lectio difici-
lior.

A modo de resumen cabe decir, por tanto, que al 
realizar la estatua de Endovélico, que atendiendo a 
su nombre es una divinidad indígena, el escultor se 
inspiró en el arte romano, del que tomó no sólo el 
nivel de calidad que en general distingue las obras 
de arte romanas, sino también la afición a los deta-
lles y la precisión de la representación. El escultor se 
había formado en el arte romano y supo sacar pro-
vecho de las posibilidades que dicho arte le brindaba 
para crear la imagen de una divinidad con nombre 
autóctono totalmente al estilo de un dios romano. 
Conocía perfectamente el repertorio romano y lo 
dominaba con especial maestría. El resultado de su 
buen hacer es la imagen de una divinidad que no se 
diferencia en nada de un equivalente de Roma.

Dis Pater en Munigua (figuras  7 a 11)
El santuario de Dis Pater  se encuentra en el 

ala norte del foro del municipio hispano-romano 
de Munigua (figura 7a), encajado entre el tabu-
larium al este y la curia al oeste (figura 7b). Con 
una superficie de algo más de 10 m2 pertenece al 
grupo de espacios pequeños del foro126. En 1976, 
Wilhelm Grünhagen lo identificó con razón como 
la capilla de Dis Pater y describió y presentó el 
monumento que había en ella127. De acuerdo con 
su descripción, se trata de un zócalo de granito 

125 Reciente estudio detallado en Ayerbe Vélez et al., 
2009; Goldbeck, 2015, 68-79.

126 De tamaño inferior es tan solo la dependencia aneja 
a la curia (Hauschild, 1986, 329 Fig. 3 n.º 5); sobre su des-
cripción v. ahora Schattner, 2013b.

127 Grünhagen, 1976.

julio-claudia120. En esta fase temprana ya había edi-
ficios y cierta decoración escultórica, como demues-
tran los restos arquitectónicos correspondientes y 
los fragmentos de los togados121. El hallazgo de la es-
tatua de una cariátide, que, como la cabeza descrita 
(figura 5. 6 a), parece remontarse a la época adrianea/
antonina, apunta a la existencia de  (¿otro?)  edificio  
(¿templo?)122. Si la datación de la cabeza es correcta, 
el contexto de la ubicación plantea varios problemas, 
a la vez que se abren varias soluciones posibles pura-
mente teóricas, que, al faltar argumentos pertinen-
tes, solo pueden tener carácter especulativo123:

Hipótesis: junto con la creación del santuario en 
época julio-claudia se construyó un templo que al-
bergaba una imagen de culto. 

Comentario: en la zona excavada se ha encon-
trado un edificio de esta época que, eventualmente, 
podría interpretarse como templo. Sin embargo, 
falta cualquier rastro de la imagen primitiva a la 
que se rendía culto. En esta constelación, las cabe-
zas descritas del siglo II d. C. (figuras 5 y 6), que 
evidentemente representan al dios de una u otra 
forma, deberían considerarse ofrendas votivas. 

Hipótesis: el templo mencionado fue reformado 
en época adriana o quizá se construyó un templo 
nuevo en el que se colocó tanto la cariátide–incluida 
la pareja que falta– como la cabeza aquí descrita 
(figura 5. 6 a. b), que podría pertenecer a la imagen 
de culto correspondiente. 

Comentario: es posible que el templo nuevo se 
encontrara debajo de la capilla que Vasconcellos 
desmanteló en las campañas de 1890, 1904 y 1907124. 
Por su tamaño y excelente factura, la cabeza aquí 
descrita podría interpretarse como una imagen de 
culto, pero también podría haber pertenecido a una 
estatua votiva, más aún cuando entre los hallazgos 
figura otra cabeza de tamaño similar aunque de in-
ferior calidad (figura 6e). El tamaño por sí solo no 
puede considerarse por ello la característica esencial 
de la estatua de culto.

Hipótesis: ante la escasa fuerza persuasiva de 
los argumentos a favor de la construcción de un 
nuevo templo en época adrianea (ver hipótesis  nú-

120 Guerra et al., 2005, 198; Fabião, Guerra y Schattner, 
2013.

121 Guerra, Fabião y Schattner, en prensa.
122 Schattner, Guerra y Fabião, 2008, 720.
123 Los hallazgos arqueológicos que se comentan a con-

tinuación se mencionan anticipando la publicación de Fa-
bião, Guerra y Schattner, prensa.

124 Recientemente Fabião, Guerra y Schattner 2013.



208 Diversidad en la distancia. Imágenes romanas de divinidades en el occidente hispano

Revista Onoba, 2019, Nº 07 http://dx.doi.org/10.33776/onoba.v7i0.3464

o caballeriza. No obstante, también es posible una 
lectura sustantivada, en la que los sustantivos ae-
dem y equilem se yuxtaponen de forma paratác-
tica y aditiva. Si se toma esta lectura como punto 
de partida, la conclusión sería que Aelius Fronto  
donó dos edificios, un templo y una cuadra para el 
caballo. 

Por otro lado,  el término equus es, en general, 
sinónimo de statua equestre (estatua ecuestre). De 
este modo,  el equus Domitiani o el equus Traia-
ni del Foro de Trajano eran estatuas ecuestres de 
los  respectivos  emperadores al estilo de la estatua 
ecuestre de Marco Aurelio. En la estatua de Muni-
gua hay que descartar, sin embargo, una interpre-
tación en dicho sentido. De una parte, porque falta 
el nombre del jinete en cuanto personaje central y, 
de otra, porque para erigir un monumento de esa 
índole se habría necesitado el acuerdo correspon-
diente del Senado de Munigua, expresado median-
te la fórmula ex decreto ordinis, que falta también, 
y, por último, porque un monumento de seme-
jantes características habría estado dedicado en 
su totalidad a Dis Pater. Desde un punto de vista 
puramente teórico, podría pensarse en la construc-
ción de un monumento para recordar a un caballo 
concreto, al estilo del que Adriano mandó erigir 
en memoria de su querido Borístenes en la locali-
dad gala de Apte. También en este supuesto surgen 
dificultades epigráficas, puesto que la inscripción 
no incluye ninguna referencia a dicha posibilidad, 
sino, por el contrario, a la donación de una aedes, 
tal como hemos visto. Basándose tanto en la men-
ción del nombre del donante, Aelius Fronto, como 
en argumentos estratigráficos, Grünhagen dató el 
monumento en la época posterior al año 79 d. C. 
como terminus post quem, es decir, en la época 
flavia de los años 80 del siglo I d. C.

A raíz de la interpretación de Grünhagen, los epi-
grafistas han estudiado detenidamente la inscripción 
en repetidas ocasiones133. La lectura de exedram en 
lugar de aedem ha llevado asimismo a J. González a 
una interpretación sustantivada y a presuponer tres 
donaciones: la estatua del caballo, una exedra y una 
cuadra o establo. Mientras que la investigación está 
de acuerdo con la identificación del caballo y la cua-
dra y su conexión con la estatua y el espacio corres-
pondiente en el foro (figura 7 a), no ocurre lo mismo 
con la exedra. La investigación filológica y arqueoló-

133 AE, 1972, 255; AE, 1975, 501; AE, 1980, 561; CILA 
SE,1056; Gimeno Pascual, 2003, 179.

de 1,73 m de altura, compuesto por varias pie-
zas, sobre el que originariamente se encontraba 
la estatua de un caballo de tamaño natural (fi-
gura 8). La estatua ha desaparecido, como era de 
esperar, pero la forma de los huecos que se han 
conservado en la placa base para la inserción de 
las patas de un cuadrúpedo son característicos de 
las estatuas de bronce, lo que permite determinar 
el material de la misma. La altura total del monu-
mento debía rondar los tres metros y medio y, en 
consecuencia, para el recinto en sí cabe suponer 
una altura de 4 metros, como mínimo128. Estos 
datos indicarían la existencia de un habitáculo de 
planta más bien pequeña, pero de una altura des-
comunal (figura  9). 

La inscripción permite deducir que se trataba de 
la estatua de un equino (figura 10). F. Collantes de 
Terán y C. Fernández-Chicarro fueron los primeros 
en publicar la inscripción de la estatua, que a conti-
nuación fue analizada detenidamente e interpretada 
por Grünhagen129.  La publicación cita al principio 
el nombre de la divinidad, el numen Dis Pater, y a 
continuación sigue el nombre del donante, Lucius 
Aelius Fronto, de la tribu Quirina.  Fronto es co-
nocido en Munigua como donante de una estatua 
para Vespasiano130 y con toda seguridad pertenecía 
a la primera generación de honoratiores que asu-
mieron los cargos más importantes en el municipio 
recientemente creado131. En las dos últimas líneas 
Grünhagen lee EQUUM AEDEM EQUILEM DE-
DIT. Según este autor, la inscripción dice que Lu-
cius Aelius Fronto, miembro de la tribu Quirina,  
dedicó al dios Dis Pater un caballo y, a modo de 
cuadra, un templo donde alojarlo132.  En esta lectu-
ra, el término equilem  se entiende como adjetivo 
derivado de equilis  y hace referencia al sustantivo 
aedem. En este contexto hay que hacer la salvedad 
de que el adjetivo en sí no ha sido transmitido, sino 
tan solo el sustantivo equile, que significa cuadra 

128 Las medidas resultan del cálculo siguiente: 1,73 m 
altura del zócalo más el tamaño del caballo más la distancia 
respecto del techo del habitáculo.

129 Collantes de Terán y Fernández-Chicarro 1972-74, 
349-351 H1; todos los datos siguientes según Grünhagen 
1976, 229-235. Grünhagen,

130 CILA SE, 1064; Gimeno, 2003, 179.
131 Gimeno Pascual, 2003, 179; sobre el reconocimiento 

del fuero municipal en general v. Caballos Rufino, 2001; a 
Munigua, v. Schattner, 2013b, 348‒350.

132 La mención de una cuadra nos lleva a pensar en Ju-
venal, Sat.8,156-7, y sus burlas sobre los altares dedicados a 
Epona en establos malolientes.



209Thomas G. Schattner

Revista Onoba, 2019, Nº 07http://dx.doi.org/10.33776/onoba.v7i0.3464

Fig. 9. Munigua, foro. Reconstrucción del pórtico norte, a el 
santuario de Dis Pater en el centro flanqueado por las estatuas del 
genius municipii y del Bonus Eventus, b sección reconstruida 
(Fig. 9 a. b. DAI Madrid, Archivo de Munigua, reconstrucción 
H. Ruipérez)

Fig. 10. Munigua. Inscripción de Dis Pater, 
transcripción. (Fig. 10 Según Grünhagen 1976, 
230 Fig. 3)

Fig. 11. Casas de Juan Núñez (Jaén), estatua de caballo ibérica. (Fig. 11 DAI Madrid, 
Archivo de Munigua, D-DAI-MAD-WIT-R-8-79-10)



210 Diversidad en la distancia. Imágenes romanas de divinidades en el occidente hispano

Revista Onoba, 2019, Nº 07 http://dx.doi.org/10.33776/onoba.v7i0.3464

gica ha destacado el uso lingüístico y arquitectónico 
del término, que ya estaba muy extendido en la An-
tigüedad con valor polisémico.  A modo de resumen 
solo cabe constatar que este término se utilizaba tan-
to  para designar una construcción independiente, 
abierta, con paredes, de cualquier tamaño, incluso 
monumental, como para referirse a las estatuas que 
se colocaban en su interior o encima de un pedestal. 
Este uso es sin duda una reminiscencia de su signifi-
cado original, es decir, «asiento», si bien las exedras 
eran generalmente de planta más o menos semicircu-
lar dividida en segmentos134.  Si la lectura de  Gonzá-
lez fuera acertada y en Munigua se mencionara de 
hecho una exedra, personalmente propondría iden-
tificar el término con el zócalo del tamaño de una 
persona que servía de base a la estatua, pues, excepto 
la planta semicircular, reúne todas las características 
citadas. En mi opinión, no hay ninguna otra expli-
cación posible. El foro ha sido excavado en su totali-
dad; la investigación ha concluido y los resultados se 
publicarán próximamente135. En este lugar no existe 
ninguna exedra en el sentido habitual del término136 
y tampoco se sabría dónde buscarla; la función de 
los espacios del foro se conoce perfectamente y el 
templo, que quizá podría relacionarse con aedes, ha 
sido reivindicado recientemente –con sólidas razo-
nes– como la morada de Ceres, documentada epigrá-
ficamente en Munigua137. El problema se complica si 
se piensa que la exedra en cuestión debería buscarse 
en las inmediaciones del santuario de Dis Pater, ya 
que su donación se menciona en una inscripción. 

Una reciente e innovadora interpretación de la 
inscripción por A. Canto,  según la cual la estatua 
habría sido de plomo y la cuadra,  de mármol138, 
no ha encontrado eco en la investigación, al menos 
hasta ahora. 

Resumiendo,  el monumento está dedicado al 
caballo y es en él en quien debemos fijarnos. En la 
reconstrucción se presenta desensillado y sin jine-

134 Settis, 1973, 666-671; Thüngen, 1994, 3-5.
135 Schattner, en prensa 2.
136 Al noroeste del foro, en la cuña entre la calle del foro 

y la calle de la ladera existen unos cimientos sin excavar 
formados por grandes bloques de granito que parecen ser de 
forma semi (?) circular y en ese sentido podrían interpre-
tarse como exedra (Schattner, en prensa 2). No obstante, se 
encuentran lejos del foro y, por ello, no guardan ninguna 
relación con el santuario de Dis Pater propiamente dicho.

137 Uso y función de los espacios del foro: Hauschild, 
1986; Schattner, 2013b; Ceres como diosa del templo del 
foro: Schattner, 2018.

138 HEp 7, 1997, 915 (Canto).

Fig. 7. Munigua, foro. Fase flavia, a plano general, b re-
cinto del santuario de Dis Pater, zócalo de la estatua en 
el centro, c recinto del santuario de Dis Pater, zócalo de 
la estatua desplazado a la pared posterior. (Fig. 7 a. b se-
gún Hauschild, 1986, 332 Fig. 5; c DAI Madrid (E. Puch 
Ramírez) sobre la base de Hauschild, 1986, 332 Fig. 5)

Fig. 8. Munigua, foro. Estatua y zócalo de Dis Pater. 
(Fig. 8 Según Grünhagen, 1976, 228 Fig. 2)



211Thomas G. Schattner

Revista Onoba, 2019, Nº 07http://dx.doi.org/10.33776/onoba.v7i0.3464

Monumentos similares se conocen también en la 
parte indoeuropea de Hispania, es decir, en el no-
roeste144. Entre las citadas esculturas de la construc-
ción de Monte  Mozinho  figuran asimismo restos 
fragmentarios que apuntan a la existencia de un ca-
ballo de granito145. Tal como afirma Teresa Soeiro146, 
estos restos se descubrieron en un estrato tardoanti-
guo, estableciendo así un terminus ante quem. En 
concreto, se trata de varios fragmentos grandes de la 
estatua de un caballo de tamaño ligeramente inferior 
al natural, entre ellos, la cabeza y un casco delantero, 
así como del zócalo correspondiente, en el que se ha 
conservado el arranque de las patas traseras. En un 
fragmento del cuello se aprecian huellas de óxido, lo 
que indica que las riendas tuvieron que ser de hierro. 
A su vez, en la cabeza se ha conservado una espiga 
vertical de hierro, que, en opinión de Teresa Soerio, 
servía para anclar la estatua en un marco arquitectó-
nico, por ejemplo, un entablamento superior. 

Si esta teoría es correcta, es evidente que el ca-
ballo no tenía jinete. Ciertamente, es posible que 
la espiga desempeñara otra función, por ejemplo, 
servir de sujeción a las crines o a la melena (¿escul-
pidas por separado?), elementos bastante habituales 
en las estatuas de caballos147. Del hallazgo en sí no 
cabe sacar más conclusiones148. En mi opinión, la 
posibilidad de que el caballo estuviera montado por 
un jinete puede descartarse sin más por el simple 
hecho de que se utilizó granito y este material es 
realmente inusitado en este tipo de esculturas. Las 
estatuas ecuestres conocidas, de las que de un modo 
u otro han llegado hasta nosotros más de 100 pro-
cedentes  del Imperio romano, son en su mayoría de 
bronce y algunas de mármol149. La reconstrucción 
como estatua ecuestre que puede verse en el Museo 

bibliografía más antigua). Naturalmente, la escultura ibérica 
conoce también los caballos montados y la figura del jinete; 
en la escultura en pequeño formato v., p. ej., Cuadrado Díaz, 
1950, lám. 9 y 10; García y Bellido, 1971, Fig. 115 y 118; en 
la escultura en formato grande v., p.ej., Die Iberer, 1998, 133 
y 308, nº 181., 355, nº 336; Blech, 2001b, lám. 226 a; Blech,  
2001c, 628, lám. 227.

144 Sobre la división de la península ibérica en las dis-
tintas zona, v. ahora Schattner, 2015.

145 V. supra cap. II Imágenes de divinidades, el llamado 
Vestius Aloniecus de Lourizán.

146 Soeiro, 1984, 266.
147 Cf. láminas en Bergemann, 1990.
148 Las fotografías publicadas en las citadas publicacio-

nes de Almeida, 1974 y Soeiro, 1986, son de mala calidad y 
no permiten un estudio ni una evaluación pormenorizados.

149 Bergemann, 1990, 2 s y 21 s.

te.  En este punto conviene recordar que en el arte 
romano solo se conocen caballos montados o guia-
dos139, pero no caballos sin jinete140. Sin embargo, 
estas esculturas sí aparecen en el arte del este y del 
noroeste (cultura de los castros) de Hispania, así 
como en el arte celta de la Galia y de Germania.

En varios santuarios de Iberia se han encontrado 
numerosos ejemplos141; del complejo ibérico de El 
Cigarralejo (Murcia)  se han publicado más de 200 
estatuas de caballos, algunos ensillados y otros sin 
jinete142, sobre todo en relieves votivos de pequeño 
formato, que por su tamaño pueden omitirse en el 
presente estudio. En cuanto a las esculturas gran-
des, que en el arte ibérico nunca alcanzan el tamaño 
de una persona, el ejemplo más conocido es el ca-
ballo ensillado de  Casas  de Juan Núñez (Jaén), con 
longitud de l. 116 cm y altura de 75 cm), esculpido 
en piedra caliza (figura  11)143.

139 Sobre todo por los Dioscuros, v., p. ej., en el templo 
de los Dioscuros en Cori (Altenhöfer, 2007, 394, Fig. 18) 
y en gemas (Vollenweider, 1972-74, 43 s., nº 68,1; 44 n.º 
69,4), pero también en lápidas, v., p. ej., B. Espérandieu, 
1931/1965, 27 s., nº 32; Gabelmann, 1972, 128, Fig. 40 (de 
Klagenfurt); CSIR Deutschland III 1, 40 s., nº 22, lám. 24 
(de Xanten), 44-46, nº 29, lám. 30 (de Kalkar); Selzer 1988, 
39, Fig. 22; 55, Fig. 37 (Dioscuros); 57, Fig. 41; CSIR Ale-
mania II 11, 71 s., nº 13, lám. 8 (de Wiesbaden).

140 Los caballos sin jinete aparecen en representacio-
nes de áreas cronológica o geográficamente marginales. Por 
ejemplo, en monedas de la Campania romana de principios 
del siglo III a. C. (Kent, Overbeck y Stylow, 1973, 13, lám., 
5 nº 10; Coarelli, 2011, 194 nº 2, Fig. 185), o en monedas 
de las ciudades de Termessous (RPC 1992, nº 3358. 3360), 
Antioquía ad Hippium (RPC 1992, n.º 4808) o Tesalia. Su 
importancia se deriva del contexto local correspondiente, 
pero su influencia no se extendió más allá. Las imágenes de 
los mosaicos de Villa Fortunatus, que es una villa rústica 
romana situada en la localidad de Fraga (Tarradell, 1969, 165 
Fig. 144. 145), pertenecen al contexto hispano mencionado 
con anterioridad. 

141 Cuadrado Díaz, 1950, 126-, lám. 9-18; Rodríguez 
Oliva, 1983 (de Cerro de los Infantes, Pinos Puente (Gra-
nada), la antigua Ilurco); Fernández Gómez, 2003 (de Mesa 
de Luque). Algunos se interpretan también como relieves 
funerarios, p, ej., un ejemplar de Martos (Jaén) (Recio Ve-
ganzones, 1994).

142 Cuadrado Díaz, 1950, 67-142 lám. 26-68; otras imá-
genes, p. ej. en: García y Bellido, 1971, 52 s., lám. 90-94; 
Beltrán Lloris, 1996, 179 (fotografía en color); Die Iberer, 
1998, 327, nº 230. 358, nº 343; Escacena, 2002, 61 lám. 6, 
Fig. 9. Como observan Quesada Sanz y Gabaldón Martínez, 
2008, 147, nota 9, en este santuario, las estatuas dedicadas a 
caballos sobrepasan ampliamente las antropomorfas.

143 Chapa Brunet, 1986, 63 y 159 s.; Die Iberer, 1998, 
179 y 263, n.º 37; Blech, 2001a, 621, lám. 219 a y b (con 



212 Diversidad en la distancia. Imágenes romanas de divinidades en el occidente hispano

Revista Onoba, 2019, Nº 07 http://dx.doi.org/10.33776/onoba.v7i0.3464

Galia y de Germania153. En general son de tamaño 
notablemente inferior al natural con alzadas  que,  
cuando se pueden medir, oscilan entre aproxima-
damente 60 y 70 cm154. En este contexto cabe re-
mitir al conocido ejemplar de chapas de hierro de 
Manching155, a los fragmentos de bronce de Tin-
tignac156, al conocido caballo de bronce de Neuvy-
en-Sullias157y, por último, a dos cabezas de caba-
llo de Eysses/ Villeneuve-sur-Lot, Aquitania158y 
Stanwick/Yorkshire159. La situación cronológica 
de estas piezas es La Tène media del siglo III/II 
a. C. (Manching)160, La Tène tardía del siglo II/I a. 
C. (Tintignac)161, la época de transición (Eysses y 
Stanwick162) y el siglo II d. C. (Sullias)163.

La comparación de las estatuas de caballos del 
arte ibérico, hispano-noroccidental, celta y celto-
romano presenta a primera vista similitudes y dife-
rencias. Un rasgo común a todas ellas es el tamaño 
inferior al natural, más notorio en unos casos que 
en otros, aunque las diferencias afectan sobre todo 
al material. Las esculturas hispanas están esculpidas 
en la piedra local –piedra caliza en el arte ibérico y 
granito en el arte de los castros–, mientras que el 
arte celta y celto-romano de Germania y la Galia 
utiliza sistemáticamente metal. La producción de 

153 Aquí no se han tenido en cuenta las imágenes de 
caballos guiados, como las que aparecen, por ejemplo, en un 
relieve en piedra caliza de Lyon, pertenecientes a la época 
imperial, v. Fellague, 2016, 302-304, que quizá hayan to-
mado el repertorio formal de los relieves griegos orientales, 
v. Pfuhl y Möbius, 1979, lám. 208‒212. Resumen sobre la 
importancia del caballo en el mundo celta, p. ej., Müller, 
1990, 157-163.

154 En este contexto quizá puedan omitirse las peque-
ñas estatuillas de bronce de caballos, de las que se conocen 
ejemplos procedentes de Pogny/Marne (Lantier, 1939, 239), 
Guerchy/Yonne (Corot, 1925, 6), entorno de Lyon/Rhô-
ne (Reinach, 1894, inv.14699), Jœuvres/Loire (Déchelette, 
1927, 813, lám. 12 nº 24).

155 Krämer, 1989; Sievers, 1991, 153.
156 Maniquet, 2005; Maniquet, 2008, 300-302 Figs. 28, 

30 y 32; Maniquet, 2016, 134 Fig. 2, 4.
157 Espérandieu, Recueil IV 2 (1911) 119 nº 2978; De-

bal, 1974, 88-97, Fig. 31-33; Duval, 1977; Krämer, 1989, 538, 
Fig. 14. 15; Birkhan, 1999, 272; Catálogo, 2007.

158 Garnier, 1992, 102-104.
159 Duval,  2009, 30, Fig. 2. Debido a su formato de 

estatuilla, no se ha tenido en cuenta una pieza de bronce de 
París, v. Varagnac, 1956, 147 nº 56. 58.

160 Krämer, 1989, 531.
161 Maniquet, 2016, 316 s. (depositado en la segunda mi-

tad del siglo I a. C.).
162 Garnier, 1992, 102-104, Fig; Duval, 1977.
163 V. bibliografía en nota 157.

de Penafiel no es verosímil; en ella se ha utilizado 
una de las cabezas citadas150,  esculpida muy tos-
camente en un bloque de granito en el que se han 
practicado dos agujeros a modo de ojos y una estre-
cha abertura a modo de boca. Esta cabeza en modo 
alguno puede considerarse un retrato romano; para 
completar una auténtica estatua ecuestre, como las 
que se conocen habitualmente, se requiere un re-
trato auténtico, pues estas estatuas representan sin 
excepción a miembros de la clase alta151.  Nunca se 
habría elegido el granito como material para reali-
zar un retrato, sino mármol o, como mucho, una 
piedra caliza de calidad. Debido al grosor de los gra-
nos, el granito no es adecuado para reproducir los 
detalles fisonómicos en una escultura refinada. A lo 
anterior se suma el argumento relativo al empla-
zamiento. Por regla general, las estatuas ecuestres 
romanas se situaban en la ciudad y, en concreto, 
en un “celeberrimus locus”, como el foro o el tea-
tro, pero nunca extramuros a lo largo en las vías 
sepulcrales152. Según la reconstrucción del Museo 
Municipal de Penafiel, deberíamos imaginarnos 
una estatua ecuestre esculpida en granito –caballo 
y jinete– situada fuera de los límites del castro de 
Monte Mozinho. La posibilidad de un cambio de 
material, de forma que el caballo fuera de granito 
y el jinete de mármol, de piedra caliza o incluso 
de bronce, resulta igualmente inverosímil. Tanto las 
diferentes peculiaridades enumeradas serían tan ex-
traordinarias como su combinación en un emplaza-
miento extramuros. Como una reconstrucción con 
jinete de tal índole tendría que operar necesaria-
mente con numerosas incógnitas, como el cambio 
de material entre caballo y jinete, la inexistencia de 
un retrato, la ausencia de una inscripción honorí-
fica y el emplazamiento fuera de la ciudad, surge 
la interpretatio dificilior. Prescindiendo de tantas 
especulaciones, la interpretatio facilior  es aceptar  
la existencia de una estatua de granito que repre-
sentaba un caballo sin jinete de tamaño natural. 

Las esculturas de caballos solos son también 
conocidas en el arte celta y céltico-romano de la 

150 La reconstrucción con jinete utilizando una de las 
cabezas mencionadas (v. supra nota 40) forma parte de un 
documental didáctico sobre Monte Mozinho: http://ensi-
na.rtp.pt/artigo/o-castro-de-monte-mozinho/ (consulta el 
5.2.2018). La película muestra asimismo la reconstrucción 
de un caballo sin jinete en 3D en un pabellón con cuatro 
columnas. 

151 Bergemann, 1990, 26 y cap. IV.
152 Bergemann, 1990, 17.



213Thomas G. Schattner

Revista Onoba, 2019, Nº 07http://dx.doi.org/10.33776/onoba.v7i0.3464

piezas celtas proceden de un depósito secundario 
en santuarios, lugar del que proceden también en 
general los ejemplares ibéricos (p. ej. Cigarralejo).

La investigación se ha preguntado siempre cuál 
era el significado de las estatuas de caballos y su re-
lación con las divinidades veneradas en los santua-
rios169. Desde un punto de vista puramente teórico 
se abren tres posibilidades170. La figura del caballo 
representaba a la propia divinidad,  siendo esta su 
forma original (1); el caballo podría ser el atributo 
de una divinidad (2) y, por último, cabría pensar 
también en la posibilidad de que se representara una 
escena mitológica, en la que el caballo desempeñara 
un papel, igual que la divinidad (3).

En Munigua, la posibilidad número 3 parece 
la más improbable, pues la escultura no represen-
ta a un grupo de figuras, sino tan solo al caballo, 
sin ningún otro actor. Ciertamente, las imágenes 
de Dis Pater  son muy escasas y solo se conocen 
las procedentes de Etruria, donde su uso está limi-
tado al contexto funerario. En estos relieves, Dis 
Pater aparece entronizado en compañía,  aquí,  de 
la Aeracura etrusca171. Frente a la escasa presencia 
epigráfica y arqueológica en los hallazgos –y de ahí 
la poca importancia de la divinidad en Roma172– 
destaca su difusión en las provincias celtas y, en 
particular, en la Galia. Esta circunstancia no obe-
dece tanto a los testimonios gráficos y epigráficos 
que figuran entre los hallazgos como, ante todo, 
al hecho de que Julio César incluyera a Dis Pater 
en la relación de los dioses romanos que tienen su 
correspondencia en la cultura celta (Caes., Bell. 
Gall., VI, 17). A ello se suma la afirmación de que 
los druidas creían que el dios del inframundo, esto 
es, Dis Pater, era el padre de todos los galos (Caes., 
Bell. Gall., VI 18,1: Galli se omnes ab Diti pa-
tre prognatos praedicant).  La divinidad aparece 
mencionada con mucha frecuencia en la bibliogra-
fía especializada correspondiente. 

169 Por ej. Krämer, 1989, 539.
170 Por ej. Maniquet, 2016, 133s.
171 LIMC III 1 (Zúrich, Múnich 1986), 644 s. v. Dis 

Pater (Belloni).
172 El motivo podría ser la equiparación con Pluto, del 

que había muchas más imágenes (LIMC IV 1 [Zúrich 1988], 
399‒406 s., v. Pluto (Lindner); Dis Pater  es “Pluto italia-
nizado”, v. Roscher 1884-1890, 1179 (Peter). Dis Pater tenía 
un altar al pie de la colina del Capitolio y en su honor se 
sacrificaban animales de color negro, v. RE XXI 1 (Stuttgart 
1951), 1005 s., v. Pluton (Wüst); DNP III (Stuttgart 1997), 
689 (Graf). En lo que atañe a los sacrificios, v. Scheid, 2014, 
30 s.

estatuas a base de chapas preformadas y soldadas 
representa, sin duda, una particularidad.

Ante este trasfondo, ¿dónde cabe situar el mo-
numento de Munigua? Tanto por su tamaño natu-
ral como por el uso del bronce ocupa evidentemen-
te una posición excepcional. Ambas características 
son inusuales en el arte ibérico, apuntando en cam-
bio al arte romano, donde representan la situación 
normal164. De otro lado, y en contraposición a los 
ejemplos romanos, el caballo de Munigua está en 
posición de pie, estático, es decir, no realiza ningún 
movimiento, como suele ser habitual en las estatuas 
ecuestres romanas165: ni tiene las dos patas delan-
teras en alto ni está andando ni levanta un casco 
delantero (Sullias). La posición de pie, con las cua-
tro patas en el suelo, aparece, sin embargo, en la 
estatua descrita de Manching166 y, atendiendo a su 
procedencia prerromana, es posible que el caballo 
de bronce de Tintignac también estuviera en esa 
misma postura, ya que los tres fragmentos que se 
conservan corresponden a una postura de la pata 
estirada –no curvada–, lo que apunta a que el ani-
mal estaba de pie167. Todo parece indicar que en el 
arte celta los caballos se representaban con las cua-
tro patas apoyadas, y esa es la postura que adoptan 
también los caballos ibéricos mencionados168. De 
acuerdo con ello y en lo que atañe a este motivo, es 
evidente que existe una tradición prerromana más 
antigua y también otra ibérica, en la que encaja la 
estatua del caballo de Munigua. 

Por lo que se refiere al contexto del emplaza-
miento original de todas estas estatuas, el de Mu-
nigua se conoce perfectamente. El golpe de suerte 
estriba en la localización del santuario en el foro y 
en la inscripción en la que se describe la dedicatoria 
(figura 10), como se ha expuesto en lo que antece-
de. De acuerdo con la información disponible, las 

164 Bergemann, 1990, 19.
165 Cf. Bergemann, 1990, láminas.
166 Krämer, 1989, 529, Fig. 8 (reconstrucción).
167 Maniquet, 2008, 300-302, Fig. 28, 30 y 32; Mani-

quet, 2016, 134, Fig. 2,4.
168 El motivo en sí proporciona al parecer una referen-

cia cronológica. Mientras que la tendencia apunta a consi-
derar los caballos en posición de pie como prerromanos, los 
animales que se representan en movimiento pertenecen a 
la época romana. La transición de un motivo a otro tuvo 
lugar seguramente de forma progresiva. Entre las numerosas 
piezas de Ilurco (Pinos Puente, Granada) figura un ejemplar 
representativo de ese periodo de transición. El caballo está 
de pie, pero lleva una inscripción en latín, v. Rodríguez Oli-
va, 1983, 758, lám. 7,1.



214 Diversidad en la distancia. Imágenes romanas de divinidades en el occidente hispano

Revista Onoba, 2019, Nº 07 http://dx.doi.org/10.33776/onoba.v7i0.3464

moverse cómodamente entre la pared exterior y el 
zócalo, sino que tendrían que girar el cuerpo. Si el 
zócalo se colocaba pegado a la pared posterior, ha-
bría más espacio en la entrada, pero no se podría 
caminar alrededor del monumento  (figura  7)175. 
En cualquier caso, el acceso al habitáculo estaba 
restringido a muy pocas  personas, si es que estaba 
autorizado. Igualmente incierto resulta el empla-
zamiento del altar donde se celebraría el culto. 

Delante del templo hay cuatro piedras sin una 
forma determinada (arenisca), dos más grandes y dos 
más pequeñas. Cada una de ellas posee una especie de 
base cuadrada cuyo borde inferior está rodeado por 
una franja plana vertical. La altura permite conocer 
la profundidad a la que las piedras estaban insertadas 
en el suelo. La cara inferior es plana, definiéndose así 
la superficie útil (figura 12a y 12b). Cuando a princi-
pios de los años 80 del siglo pasado se construyó el 
muro de contención en el lado este del foro,  se relle-
nó o, en su caso, se elevó el suelo (y con ello las cua-
tro piedras) desde un nivel situado unos 80 cm más 
abajo hasta el nivel actual, manteniendo estricta-
mente la posición y orientación originales176. Esta 
medida se adoptó porque en el suelo se veía la cara 
superior de las piedras más grandes. Las piedras se 
encontraban (y  se encuentran de nuevo) exactamen-
te delante de los intradoses de la puerta de entrada al 
santuario, con el que parecen que tenían algún vín-
culo. Como la citada franja plana termina siempre en 
la cara norte, es posible que las piedras estuvieran en 
contacto directo con un muro, probablemente con el 
frente del santuario de Dis Pater. Al proceder a su 
elevación, se hizo visible la forma. Frente a la forma 
plana lenticular de las dos piedras más pequeñas, las 
dos más grandes no tienen una forma definida o se 
van estrechando, lo que puede ser consecuencia de la 
erosión natural de la arenisca, ya que falta cualquier 
huella de uso. Por su forma se excluyen como mate-
rial de construcción. Tampoco estaban colapsadas, 
sino todo lo contrario, al parecer,  se  encontraban  
incluso in situ. ¿Cuál era su función? En mi opi-
nión, podrían interpretarse como hitos que marca-
ban los límites del espacio, como es de esperar en un 
santuario. Por sus formas inusuales e incluso llamati-
vas, podrían ajustarse muy bien a ese uso. Como ya 

175 Tal como afirma von Hesberg, 2007, 456, en la co-
locación de la base del culto se aprecia inequívocamente una 
tradición griega o romana.

176 Sobre la construcción del muro v. Hauschild, 1986, 
325. El nivel inferior es el nivel del suelo del recinto prece-
dente, v. Schattner, 2017a, 129 s., Fig. 3. 

En la posibilidad número 2, estas consideracio-
nes llevan a preguntarse por la función que el caba-
llo, en cuanto atributo,  tenía para Dis Pater. Ante 
la falta de paralelismos, dicha función no podía ser 
ni ontológica ni fenomenológica. Solo podría darse 
un paralelismo ontológico si hubiera otras estatuas 
en las que se representara a Dis Pater  con la figu-
ra de un caballo. El dios aparecería entonces como 
un caballo, el propio dios sería un caballo. En este 
sentido, tampoco fenomenológicamente puede ser 
representado como un dios con rasgos antrópicos y 
sus atributos correspondientes. La hipótesis de una 
función atributiva se basaría en un argumento ex 
silentio; el santuario del foro de Munigua sería el 
primer ejemplo de un caballo como atributo de Dis 
Pater. Asimismo, representaría una ampliación del 
espectro tradicional del significado del caballo en el 
arte y la mitología grecorromanos, documentado, 
de una parte, en temas relacionados con la guerra, la 
lucha y la agonía y, de otra parte, como atributo de 
los Dioscuros, pero también de Helios, de Poseidón 
Hippios o Neptuno Equestre, de Atenea, de Ares 
y de Hera173. La existencia en Munigua de un san-
tuario dedicado a Dis Pater tiene una explicación 
convincente: la ciudad vivía de las minas, que eran 
su principal actividad económica174, por lo que no 
debe extrañar que se hablara constantemente de lo 
que sucedía bajo tierra y, menos aún, del dios que 
gobernaba ese inframundo.

Con ello, solo queda la posibilidad número 1: 
la divinidad posee la forma de un caballo. De las 
dos lecturas de la inscripción mencionadas con an-
terioridad, en este punto cobra fuerza la lectura 
adjetiva que Grünhagen hace de las dos palabras 
centrales  equilem  aedem. Epigráficamente, en 
tal caso, solo se menciona un edificio, designado 
además como aedes. Esta interpretación coincidi-
ría con el hallazgo arqueológico: un edificio como 
morada del caballo, la estatua estaría alojada en su 
templo. Como el espacio es pequeño, lo ocuparía 
prácticamente por completo. Suponiendo que el 
zócalo (medidas 0,91 m x 2,2 m) estuviera situado 
más o menos en el centro del habitáculo, de apro-
ximadamente 2,6 m x 3,80 m, resultaría un pasi-
llo estrecho a ambos lados de aproximadamente  
de  0,80 m y de 0,90 m delante y detrás  (figura 
7b). Al rodear el monumento, los fieles no podrían 

173 Resumen en Müller, 1990, 155; DNP 9 (Stuttgart, 
Weimar 2000), 702 s., v. caballo (Raepsaet).

174 Schattner, Ovejero Zappino y Pérez Macías, 2004.



215Thomas G. Schattner

Revista Onoba, 2019, Nº 07http://dx.doi.org/10.33776/onoba.v7i0.3464

de culto en particular182. Gabriele Nick ha descrito 
recientemente las características de una estatura de 
culto (griega) utilizando como ejemplo la de Atenea 
Partenos183. De acuerdo con ello, las imágenes de cul-
to son “imágenes de divinidades que están relaciona-
das directamente con un acto ritual” o que están 
fuertemente arraigadas en el184. Como se ha expues-
to, esta situación se da en Munigua a pesar de que 
no sea posible documentar directamente el ceremo-
nial propio del culto al faltar los testimonios perti-
nentes, como, por ejemplo, el altar. No obstante, es 
muy probable que se celebraran actos rituales, tal 
como se desprende del espacio que la estatua ocupaba 
en el templo (figura 7 b. c; 9b). Atendiendo a todas 
estas posibilidades descritas, todo parece indicar que 
el caballo era la estatua de culto en el santuario Dis 
Pater de Munigua185. Por todo ello, podemos supo-
ner con razón que se trata de un hallazgo que abre 
grandes posibilidades a un debate riguroso, a su de-
nominación y a la reconstrucción del recinto, junto 
con su estatua de culto.

Ahora bien, ¿el caballo es realmente la personi-
ficación de la divinidad?  ¿La estatua equina encar-
na a Dis Pater?  En otras palabras, ¿el significado 
“Dis Pater” es idéntico al significante “caballo” en 
Munigua?  Esta cuestión ocupa un papel central 
en el debate sobre las imágenes de divinidades  no  
solo en la investigación española186.  Como punto de 
partida de todas las reflexiones se utilizan siempre 
los testimonios gráficos más antiguos procedentes 
de Hispania, en concreto, relieves en los que se re-
presentan caballos simétricamente situados a ambos 
lados de una deidad masculina según el conocido 
esquema del señor de los animales (posis hippon)187.
Tradicionalmente, la investigación ha reconocido 
siempre al caballo en el arte ibérico un carácter atri-
butivo. La divinidad se consideraba una diosa de 
la fecundidad, a la que protegían los caballos188. Las 

182 Un esclarecedor resumen actual sobre esta cuestión 
de la mano de ejemplos griegos en Klöckner, 2012.

183 Nick, 1997; Nick, 2002.
184 Nick, 1997, 22 s.
185 Fernández  Chicarro y Collantes de Terán, 1972‒74, 

en cambio, parten de una ofrenda votiva.
186 Contexto celta: p. ej. Krämer, 1989, 538 s.; contexto 

hispano, p. ej., Fernández Gómez, 2003, 35 (con bibliografía 
más antigua).

187 Resumen, p. ej., en Blázquez Martínez, 1977, 290-
306, Fig. 95‒107; Chapa Brunet, 1980, 878‒889; Fernández 
Gómez, 2003, 38; Almagro-Gorbea, 2006, 64 s., Fig. 2.

188 Blázquez, 1973, 756; Blázquez Martínez, 1975, 148: 
“a una diosa de la fecundidad, con el matiz concreto de la 

Fig. 12. Munigua, a y b piedras (¿termini?) delante de la puerta de acceso al santuario de Dis Pater. (Fig. 12 a D-
DAI-MAD-KÖN-DG-033-2015-004,b D-DAI-MAD-KÖN-DG-033-2015-003)

se encontraban en esa posición en el nivel inferior, 
una explicación podría ser presumir que cuando el 
santuario de Dis Pater estaba en uso, el horizonte 
del suelo se encontraba en ese nivel inferior y que las 
piedras desempeñarían también la función de hitos 
en el santuario más antiguo, que estaría situado de-
bajo del conocido177. Si esta hipótesis es correcta o, al 
menos, probable, la conclusión sería que la extensión 
del santuario estaba limitaba al supuesto espacio que 
ocupa en el foro, donde tendrían que haberse deposi-
tado posibles ofrendas votivas (también para otras 
divinidades), de las que en Munigua no se ha encon-
trado el menor rastro en los 60 años de investigación 
de campo. De ello se deduce que la estatua del caballo 
era, con gran diferencia, el monumento más grande 
del santuario. Por su tamaño y por el hecho de ser de 
bronce –podemos imaginar que estaría pulido o in-
cluso dorado178–,  debía causar un efecto impactante 
e infundir respeto, admiración, consideración y tam-
bién fervor religioso. Al estar colocado sobre un zó-
calo de la altura de un hombre generaba distancia, 
apartándose así del ámbito mundano, a la vez que la 
postura estática acentuaba su inmovilidad179. Para 
apreciarlo en toda su magnificencia había que situar-
se en el pórtico, es decir, muy cerca de la puerta del 
sacellum, y mirar hacia arriba180. El habitáculo alto 
y estrecho, unido al vano de la puerta, que determi-
naba la anchura tanto del espacio como del santua-
rio, contribuía en cierto modo a centrar la mirada en 
el caballo, reforzando así el efecto correspondiente. 
La reconstrucción de la figura 9b intenta visualizar 
la situación, la distancia que separa al observador de 
la puerta depende del tamaño del vano. Si el observa-
dor quería ver la estatua completa, apenas podía 
cambiar de posición181. Todas estas características se 
corresponden con los hábitos grecorromanos de ver 
las imágenes de los dioses en general y de las estatuas 

177 En este lugar estaría indicada una excavación para 
verificar la situación. 

178 En Munigua hubo estatuas de bronce doradas, v. 
Krug, 2006, 154 Fig. 1a; el grupo escultórico de Perugia 
puede ayudar a hacernos una idea, v. Andreae, 2012, 226 
s. Fig. 166.

179 Las características se corresponden con la lista de 
peculiaridades que distinguen a las imágenes de divinidades 
romanas, v. von Hesberg, 2007, 444.

180 Sobre las manifestaciones de lo divino v., p. ej., Vers-
nel, 1993.

181 En esta relación axial puede reconocerse un efecto 
de la perspectiva frontal de la plástica helenística, v. von 
Hesberg, 2007, 456.



216 Diversidad en la distancia. Imágenes romanas de divinidades en el occidente hispano

Revista Onoba, 2019, Nº 07 http://dx.doi.org/10.33776/onoba.v7i0.3464

Equeuni y puede interpretarse del mismo modo194, 
y otro testimonio epigráfico es quizá el nombre del 
dios Equeisos195. Otra referencia al caballo se escon-
de también en el epíteto Equotullaicensis  referi-
do a Arentia, procedente de Sabugal (Portugal)196. 
Arqueológicamente se ha hallado también el para-
lelismo de un caballo como imagen de culto en el 
yacimiento celtibérico de Azaila (Cabezo de Alcalá, 
provincia de Teruel). Hace aproximadamente un si-
glo, en el curso de las excavaciones se encontraron 
fragmentos de bronce que pueden asociarse tanto 
con un caballo como con una figura masculina en 
una céntrica  construcción de la ciudad romana. El 
pequeño  edificio se caracteriza, de una parte, por 
la presencia de antas y, de otra, porque la mitad del 
espacio interior está ocupado por un podio (altura 
81 cm)197. Sobre la base de las marcas existentes en 
el podio es posible reconstruir un grupo escultórico 
en el que un soldado guía a un caballo (figura 13)198. 
Como otra cabeza femenina que también se ha en-
contrado no presenta ninguna muesca, se supone 
que la figura estaba suspendida en el aire coronando 
al soldado a modo de una Nike/Victoria199. Junto 
con el edificio correspondiente, el grupo escultóri-
co cumple todos los requisitos de una imagen de 
culto en un templo, y así debe interpretarse, sobre 
todo porque también se ha descubierto el altar in 
situ, delante del podio200. En un primer momen-
to, este hallazgo puede equipararse con el ejemplo 
muniguense porque el edificio que supuestamente 
albergaba el santuario está construido en forma de 
templo con antas, si bien los dos bloques que las 
conforman  no están unidos a los muros, sino tan 
solo antepuestos, dando así lugar a un pórtico pavi-
mentado con losas de mármol de distinto tamaño 
(figura 7)201. El tamaño de las estatuas es asimis-

194 Marco Simón, 1999.
195 En la lectura de De Hoz, 1995, 22. Otra lectura como 

apodo del dios Lug en Meid, 1994, 37, que, al parecer, se 
ha impuesto, v. Marco Simón, 1999, 485; Quesada Sanz y 
Gabaldón Martínez 2008, 158.

196 Peñalba de Villastar: resumen Marco Simón, 1999, 
484, con nota 15. Sabugal: resumen Marco Simón, 1999, 
484, con nota 16.

197 Cabré, 1925, 309-312, Fig. 13; Beltrán Lloris, 1976, 
151, Fig. 39; Beltrán Lloris, 2000, 230-236, 384 s.

198 Beltrán Lloris, 1976, 151 s.y 155-166, lám. 5; Beltrán 
Llloris1996, 159-161 (reconstrucción en color p. 160).

199 Nony,  969, 24.
200 Cabré, 1925, 310-312, Fig. 13; Beltrán Lloris, 1976, 

164.
201 En el curso de las citadas obras de restauración en el 

últimas investigaciones han llegado, sin embargo, a 
otra conclusión, según la cual, en la península ibé-
rica, el caballo encarnaba a una deidad que se ve-
neraba en todo el Mediterráneo189  y en cuyo culto 
los iberos participaron a su manera190. Sin embargo, 
esta teoría ha sido refutada recientemente, y los au-
tores correspondientes han vuelto a sacar a la luz 
la hipótesis tradicional del carácter atributivo del 
caballo191. A pesar de su extraordinario interés ar-
queológico y epigráfico, el hallazgo de Munigua 
no ha desempeñado hasta ahora ningún papel en 
este debate y ni siquiera se menciona, lo que no 
deja de ser cuando menos sorprendente192. La cau-
sa quizá se deba a su datación  tardía, en la época 
romano-imperial193, a la que, al parecer, no se le re-
conoce suficiente valor informativo. Sin embargo, 
en Hispania hay otras referencias a divinidades que 
adoptaban la figura de un caballo, lo que respalda la 
interpretación del hallazgo de Munigua. Epigrá-
ficamente relevante es el ara votiva de la provincia 
de León que un tal Iulius Reburrus dedicó a los dei 

divinidad protectora de los caballos a la que se ofrecían ex-
votos de estos animales como devoción típica”.

189 La idea se remonta a Bênoit, 1950, 40-48.
190 Chapa Brunet, 1980, 888, piensa en una divinidad 

con figura de caballo, protectora de estos animales. Ya desde 
el comienzo de su artículo, Ramos Fernández, 1993, aboga 
por la transformación del caballo en cuanto atributo en la 
divinidad propiamente dicha. La divinidad era masculina 
y el caballo, su atributo. Era un dios de la fecundidad, en-
cargado de proteger la fertilidad de los campos y, por tanto, 
también de la gleba y de la guerra, pues las guerras se hacían 
para defender la tierra de cada uno, es decir, se trataba del 
dominio del suelo y de la tierra, de pretensiones territoriales. 
En un segundo paso, la figura del caballo materializaría esa 
idea de divinidad, dando así origen a la idea de un “dios-ca-
ballo”. Los caballos sin jinete ni montura de la escultura ibé-
rica son, según este autor, la personificación de esa deidad. 

191 Olmos Romera, 1992, 29 s.; Aranegui y Prados, 
1998, 156; Quesada Sanz y Gabaldón, 2008. Estos autores 
basan su argumento sobre todo en los citados relieves con 
imágenes del posis hippon. En el arte ibérico, el caballo tiene 
siempre carácter atributivo sobre todo en contextos bélicos 
o procesionales como elemento de prestigio. Los relieves 
votivos con imágenes de equinos tenían esa misma función 
atributiva. Los caballos solos  acompañaban a las almas de 
los difuntos, mientras que los caballos sin jinete, pero embri-
dados, implicaban siempre un guía a pie. 

192 Una excepción es Bendala Galán y  Quesada Sanz, 
1995, 64 con su defensa del carácter atributivo del caballo 
(“…consagración al diós de un caballo…”), es decir, como 
animal sacrificado.

193 Por ejemplo, Moneo, 2003, que concluye su investi-
gación en el siglo I a. C.



217Thomas G. Schattner

Revista Onoba, 2019, Nº 07http://dx.doi.org/10.33776/onoba.v7i0.3464

cas209, por lo que hay que distanciarse de la datación 
estilística tardía en favor de otra más temprana.  La 
alternativa sería rechazar la hipótesis de la construc-
ción simultánea del templo y las estatuas y aceptar los 
datos descritos como ciertos.  En esta constelación, el 
resultado sería que el templo habría permanecido sin 
estatuas durante una generación. 

Mientras Nony vio en la totalidad del recinto la 
tumba de un joven aristócrata fallecido, remitién-
dose a ciertos paralelismos de la época helenística210, 
en 1976 Beltrán Lloris sugirió el nombre de Quin-
tus Iunius Hispanus211, si bien más tarde aludió a 
un caudillo indígena anónimo212. Almagro-Gorbea 
pensó en primer lugar en un dios patrón de la ciu-
dad, más tarde en un héroe fundador y, por último, 
en un héroe local213. Tal como ilustra el ejemplo de 
los camafeos, en los que probablemente Cneo Pom-

209 Beltrán Lloris, 2000, 488.
210 Nony, 1969, 25; ibídem Mierse, 1999, 129 (con la 

presunción de que Sertorius está representado en ella) y Bel-
trán Lloris, 2000, 389.

211 Beltrán Lloris, 1976, 163
212 Beltrán Lloris, 1996, 161 (“jefe indígena”).
213 Almagro-Gorbea, 1994, 32 (“templo poliádico”); Al-

magro-Gorbea, 1996, 128 (“heros ktistes”); Almagro-Gorbea 
2006, 82 (“Heros”).

mo similar, y el del ejemplar de Azaila es incluso 
superior al natural202. Como consecuencia, también 
se asemeja la proporción entre las estatuas y los 
edificios. En Azaila, la cella, que mide 6,05 x 4,10 
m, parece igualmente pequeña y el grupo escultó-
rico situado encima del podio debía de producir un 
efecto de encajonamiento (figura 13)203. En cuanto 
al interior del habitáculo, en Munigua faltan ha-
llazgos testimoniales, pero es lógico imaginarse que 
las paredes estarían estucadas y decoradas con pin-
turas, como era habitual;  es posible que el suelo 
fuera de mármol, como en el pórtico, o estuviera 
decorado con un mosaico.  En Azaila en cambio 
se han conservado tantas cosas, que es fácil recons-
truir el interior: el suelo delante del podio estaba 
cubierto por un mosaico en el que teselas blancas 
simulaban un laberinto sobre una base de color; las 
paredes estaban estucadas y decoradas con un mo-
tivo geométrico; en el pronaos había otro mosaico 
con un motivo de escamas204.  En realidad se trata 
de la decoración habitual del interior de los templos 
republicanos en Italia205.

Hasta no hace mucho tiempo, el monumento de 
Azaila se databa habitualmente hacia la mitad del si-
glo I a. C.206; sin embargo, la investigación más recien-
te ha datado el recinto, con fundamentos sólidos, en el 
año 70 a. C. como terminus ante quem207. Esta fecha 
ha generado un conflicto con la datación del grupo es-
cultórico, pues el análisis estilístico de la cabeza mas-
culina la sitúa por lo  general en una fecha posterior, 
hacia el año 30 a. C.208.  Azaila fue abandonada defi-
nitivamente a principios del segundo cuarto del siglo 
I a.C. (75/74‒69/68 a. C.), tal como ha demostrado el 
estudio detallado de los hallazgos y las característi-

foro el hallazgo se fijó con mortero. 
202 Nony, 1969, 5.
203 El grupo escultórico se ha colocado más o menos en 

el centro del podio con un ligero desplazamiento hacia la 
entrada, v. Nony, 1969, 6.

204 Cabré, 1925, 310; Jaeggi, 1999, 219, nº 149, Fig. 56. 
Estado actual según Beltrán Lloris, 2000, 384-392 con refe-
rencia a la datación del mosaico o la decoración de la pared 
en el primer estilo, es decir, a principios del siglo I a. C. 

205 von Hesberg, 2007, 451.
206 Nony, 1969, 25; Beltrán Lloris, 1976, 164. Esta da-

tación se basa en primer lugar en circunstancias históricas 
externas, como la destrucción de la ciudad tras la batalla de 
Ilerda en el año 49 a. C.

207 Beltrán Lloris, 2000, 392.
208 Por ej. Trillmich, 1993, 55 lám. 35. La dilatada his-

toria de la investigación descrita con detalle en Nony, 1969, 
8-15; Beltran Lloris, 1976, 158 s.; Beltrán Lloris, 2000, 388 s. 
(con todas las dataciones y descripciones).

Fig. 13. Azaila, grupo escultórico de culto, reconstruc-
ción M. Beltrán Lloris. (Fig. 13 Según Beltrán Lloris 
1996, 160 Fig. 152 (reconstrucción M. Beltrán Lloris)



218 Diversidad en la distancia. Imágenes romanas de divinidades en el occidente hispano

Revista Onoba, 2019, Nº 07 http://dx.doi.org/10.33776/onoba.v7i0.3464

Fig. 15. Río Tinto, Museo Minero. Demonio A. (Fig. 15. 16. Dibujos de Antonio López Domínguez; fotos cedidas 
amablemente por Aquilino Delgado, procesado DAI Madrid (E. Puch Ramírez))



219Thomas G. Schattner

Revista Onoba, 2019, Nº 07http://dx.doi.org/10.33776/onoba.v7i0.3464

Fig. 16. Río Tinto, Museo Minero. Demonio B. (Fig. 15. 16. Dibujos de Antonio López Domínguez; fotos cedidas 
amablemente por Aquilino Delgado, procesado DAI Madrid (E. Puch Ramírez))



220 Diversidad en la distancia. Imágenes romanas de divinidades en el occidente hispano

Revista Onoba, 2019, Nº 07 http://dx.doi.org/10.33776/onoba.v7i0.3464

(Soria)220. Más allá del significado local descrito, el 
Dis Pater de Munigua es ante todo una divinidad 
tópica de marcado carácter local. 

Las explicaciones precedentes han puesto de 
relieve las distintas corrientes que confluyen en el 
caballo de Munigua en cuanto imagen de culto. La 
comparación con la imagen de Azaila revela dife-
rencias fundamentales, que afectan en primer lu-
gar al motivo y después a la forma de la base de la 
imagen: en Munigua es un zócalo o podio de gra-
nito, mientras que en Azaila ocupa todo el ancho 
de la cella. Von Hesberg ha calificado semejante 
disposición de ilustrativa221 y en combinación con 
el motivo del soldado y el caballo en movimien-
to acentúa el efecto de la presencia inmediata de la 
divinidad222. Todo lo contrario de lo que ocurre en 
Munigua,  donde la altura del zócalo, la manera de 
dirigir  la mirada hacia el monumento y la estre-
chez del habitáculo aleja la estatua del espectador, 
por lo que necesariamente tenía que parecer inac-
cesible. Los dos santuarios tienen, sin embargo, en 
común que tanto en Azaila como en Munigua tan 
solo un número muy reducido de personas podía 
acceder a la divinidad. 

Por los detalles expuestos, no hay que dar por 
hecho que detrás del Dis Pater muniguense se 
esconda necesariamente una divinidad indígena, 
como supuso Grünhagen223.  Esta hipótesis no pue-
de fundamentarse mientras no se aclare cómo es po-
sible que en Munigua no exista ningún santuario 
prerromano dedicado a una divinidad con aparien-
cia de caballo.

Los demonios de Río Tinto (figuras 15 y 16)
Como último ejemplo mencionaremos los dos 

relieves con demonios de Río Tinto, cuya localiza-
ción describió brevemente William Giles Nash en 
1904. Sin embargo, fue Antonio Blanco Freijeiro el 
primero que la publicó en 1962 (figuras  15 y 16)224. 

220 Carrascosa: Gimeno Pascual, 2008, 276; Gómez-
Pantoja, 2008, 44, nº 74; Gamo Pazos, 2012, 42; Espeja: 
Hernando, 2008, 82 s., nº 123; Burguillos: Gómez-Pantoja, 
1997, 25, nº 51, amable indicación de A. U. Stylow, a quien 
doy las gracias.

221 Von Hesberg, 2007, 458.
222 Von Hesberg, 2007, 459.
223 Grünhagen, 1976, 237.
224 Nash, 1904, 60; Blanco Freijeiro, 1962, 39-41 lám. 

2, Fig. 10 y 11; Blanco Freijeiro y Luzón Nogué 1966, 79; 
Blanco Freijeiro,  Luzón Nogué y  Ruiz Mata 1970, 7 s.; 
Blázquez Martínez,1973, 755; Blázquez Martínez, 1975, 
82‒84 Fig. B. E; Delgado Domínguez, 2006, 206 s.; Pérez 

peyo Magno se hizo representar como dioscuro, a 
principios del siglo I a. C. quizá era posible retratar-
se con atuendo divino. Según es sabido, también C. 
Metelo se hizo coronar en Corduba por una Nike 
utilizando un ingenio mecánico214.

A los monumentos  anteriores y fuera del ám-
bito hispano se suma la mencionada estatua del 
caballo de Sullias del siglo II d. C., que según reza 
la inscripción estaba dedicado al dios Rudiobus. 
Desde hace tiempo, la investigación debate sobre 
si se trata de una ofrenda votiva o de una estatua 
de culto215. Atendiendo al formato y a las cuatro 
anillas de bronce móviles del zócalo parece tratarse 
de un artilugio que desempeñaba algún papel en el 
culto y, por ejemplo, podía sacarse en procesión. 
La pregunta sobre de si se trataba de una estatua 
de culto es preferible dejarla abierta216. También la 
mencionada  estatua de Tintignac se ha considera-
do una imagen de culto,  sin que se hayan aportado 
argumentos convincentes217.

Los monumentos descritos delimitan el marco 
cultural en el que surgió la imagen de Dis Pater 
en la figura de un caballo. Se trata sin duda de una 
creación innovadora muy similar a la imagen del 
dios Endovélico, descrita en lo que antecede218. 
Técnicamente, es posible que las estatuas ecuestres 
romanas sirvieran de modelo para la estatua del ca-
ballo, ya que, por lo general, son de tamaño natural 
y en Hispania se conocían desde principios de la 
época imperial219. En cuanto al significado, la de-
cisión para erigirla pudo partir de la propia Muni-
gua, ya que los escasos testimonios de la presencia 
de Dis Pater en la península ibérica son meramen-
te epigráficos, además de estar muy diseminados y 
lejos unos de otros (figura 14).Junto al testimonio 
de la bética Munigua hay otro de Extremadura, 
concretamente de Burguillos (Badajoz), así como 
dos inscripciones de la meseta en  Carrascosa de He-
nares (Guadalajara) y de Espeja de San Marcelino 

214 Vollenweider, 1972-74,43 s., nº 68,1; 44, nº 69,4; 
Beltrán Lloris, 2000, 389, Fig. 289 y 290.

215 Krämer, 1989, 538 s. (historia de la investigación).
216 Así también Krämer, 1989, 538, que no se mani-

fiesta.
217 Maniquet 2008, 319 (“…utilisation comme statues 

de culte ne peut être écartée”); más precavido, sin embargo, 
en trabajos recientes, Maniquet 2016, 138 (“…le cheval, le 
cygne…symboles eschatologiques forts...”).

218 V. supra, capítulo sobre el dios Endovélico (figuras 
5 y 6).

219 Bergemann, 1990, 19. 39.



221Thomas G. Schattner

Revista Onoba, 2019, Nº 07http://dx.doi.org/10.33776/onoba.v7i0.3464

jeiro menciona que, además de los relieves que se 
estudiarán a continuación, se encontraron también 
sillares, fustes y basas de columnas228, no se refiere 
a sus propias observaciones, sino a una información 
anterior. Su afirmación de que en el Cerro Salomón 
había huellas de asentamientos y objetos de la Edad 
del Bronce y épocas posteriores que llegan hasta la 
Edad Media árabe se vio refrendada por las exca-
vaciones de los años 1966/67229, que constataron 
la existencia de un asentamiento del siglo VII a. 
C. y una fortaleza árabe230. Según el estado actual 
de la investigación, hay también restos ibéricos y 
romanos231. Los arqueólogos siguieron la hipótesis 
esbozada por Nash de que los relieves de los demo-
nios podrían pertenecer a la construcción de sillería 
(que Nash vio y describió) existente en la cima del 
cerro, de la que incluyeron una foto antigua en su 
publicación232. En 1966/67 no existía ya esa cons-
trucción, pues hacía ya mucho tiempo que la cima 
había desaparecido como resultado de la explota-
ción minera.

Los dos relieves –tanto el demonio A233 como 
el demonio B234– muestran rostros grotescos repre-
sentados de frente (figuras  15 y 16). Esta apariencia, 
en combinación con el bloque de gossan  (silicato de 
óxido de hierro, conocido también como montera 
de hierro)235, de color rojo sangre, que se caracteriza 

upon which the ›Castillo‹ was erected, on the northern slo-
pes of the mountain, two curious stone heads or images (see 
photos) were discovered. Nash states that they appear to be 
rather crude and inartistic representations of the goddess 
Ashtaroth, a popular divinity with the Phoenicians, and su-
ggests that they may have been the work of a Phoenician 
artist” (extracto transcrito del inventario gracias a la amable 
autorización del Museo Minero de Río Tinto). En el texto se 
cita la obra de Nash de 1904. Sus dibujos se remontan a 1887, 
año en que visitó Río Tinto.

228 Blanco Freijeiro, 1962, 39‒41.
229 Blanco Freijeiro, 1962, 32. Sobre la mina, v. Domer-

gue, 1987, 237 s. (“filon nord”).
230 Blanco Freijeiro, Luzón Nogué y Ruiz Mata, 1970. 

Sobre el periodo orientalizante en Río Tinto, v. Schattner, 
2011.

231 Domergue, 1990, 149 y 169.
232 Blanco Freijeiro, Luzón Nogué  y Ruiz Mata 1970, 

7, lám. 4. La fotografía ha sido tomada en el antiguo nivel 
de la cima de la colina.

233 Blanco Freijeiro, 1962, lám. 2, Fig. 10.
234 Blanco Freijeiro, 1962, lám. 2, Fig. 11.
235 Este material del tipo “gossan transportado” (Pérez 

Macías, 2009, 351; Delgado Domínguez et al., 2011, 311-314; 
Pérez Macías et al. 2012, 318; Delgado Domínguez y Pérez 
Macías, 2014, 412; Delgado Domínguez,2015) se extraía de 
canteras propias y en la Antigüedad se utilizó para cons-

El hallazgo en sí consiste en piezas diseminadas 
por la ladera norte del Cerro Salomón en Río Tinto 
(provincia de Huelva)225, que por lógica ya debían 
ser conocidas desde 1887, fecha en que Nash visi-
tó las minas de Río Tinto. Antes del año 1932, los 
relieves fueron trasladados al museo local226, pues 
David Williams los describe en su inventario de 3 
de febrero de 1932227. Cuando en 1962 Blanco Frei-

Macías, 2009, 351‒353; Fernández Götz, 2009, 179; Delga-
do Domínguez  y Pérez Macías, 2014, 412. ‒ Mi agrade-
cimiento a Elisabeth Truszkowski/Aix-en-Provence por 
la confianza demostrada al permitirme leer el inicio de su 
manuscrito inédito “Les deux stèles de Río Tinto et le Cerro 
de los Santos”.

225 El Cerro Salomón pertenece al Filón Norte de la 
cuenca minera de Río Tinto y fue explotado sobre todo en 
la primera mitad del siglo XX, v. Pérez Macías et al., 2008, 
306 con Fig. 1 (plano actualizado).

226 Sobre la historia de los museos de Río Tinto v. Del-
gado Domínguez, 2014, 50-55.

227 Williams, 1932, 8 s.: “Roman Edifices, &O. The 
foundations of an ancient edifice, now almost entirely obli-
terated, can still be observed on the summit of Cerro Salo-
mon. Old writings refer to this building as the ›Castillo de 
Salomon‹, but there is evidently some doubt as to whether 
it was of Phoenician or Roman origin. Nash (p. 60) writes 
that in 1887, whilst searching in the ‒ apparently ‒four ba-
sement rooms, little larger than cells about eight feet square, 
the drainage of them was found to have been provided for.
The earthenware tiles, semi-circular, forming the ›piping‹ 
for the drainage, of which, concealed in the loose earth, a 
few still remained entire, were of large size. From this place 
too, Roman sarcophagi are said to have been obtained. Pos-
sibly during the Roman occupation the Castillo de Salomon 
was used as a stronghold and watch-tower. Buried in the 
loose soil and debris some short distance below the pinnacle 

Fig. 14. Difusión de las pruebas (epigráficas) de Dis Pater 
en la Península. (Fig. 14 DAI Madrid, montaje E. Puch 
Ramírez)



222 Diversidad en la distancia. Imágenes romanas de divinidades en el occidente hispano

Revista Onoba, 2019, Nº 07 http://dx.doi.org/10.33776/onoba.v7i0.3464

protuberancias como cuernos o coronas vegetales 
estilizadas237, que, por otra parte, son muy frecuen-
tes en el arte celta, apareciendo, por ejemplo, en las 
estatuas de Roquepertuse, Holzgerlingen, Heidel-
berg, Pfalzfeld238 o en el hombre de Glauberg. 

Desde entonces se menciona siempre esta cone-
xión con el mundo celta y se relaciona con la pre-
sencia en Río Tinto –epigráficamente documenta-
da– de población procedente del norte de  Hispa-
nia que trajo consigo claras influencias celtas239. Es 
evidente que se trata de figuras míticas. Tal como 
señala Paul Jacobsthal, la corona de hojas es carac-
terística de una divinidad240. En el círculo de los 
monumentos celtas existen,  de hecho,  paralelis-
mos con estos rostros grotescos, por ejemplo, en los 
adornos de las asas de bronce de La Tène temprana 
de Kleinaspergle241 y  Weiskirchen242, así como en 
una lámina de oro de Schwarzenbach243, en la escul-
tura de formato grande del siglo II a. C. de la que la 
cabeza de Mšecké Žehrovice244 es una buena mues-
tra, en algunas imágenes de las deidades representa-
das en el caldero de Gundestrup del siglo I a. C.245, 
en una chapa de bronce de Cadbury-Camelot246, en 
monedas247 y en las imágenes de têtes coupées248.  
Jacobsthal ha demostrado asimismo que la repre-
sentación de rostros grotescos es característica de la 
cultura de La Tène temprana249. 

Con todo, ¿pertenecen realmente los dos relie-
ves de Río Tinto al entorno del arte celta de Eu-
ropa Central si se tiene en cuenta que al menos el 
demonio A, estilísticamente más antiguo, tendría 
que estar relacionado con una datación en La Tène 
temprana?  A esta hipótesis se opone,  en primer lu-
gar, la ausencia de la decoración vegetal que siempre 
acompaña a las cabezas celtas, así como la inexis-

237 Blanco Freijeiro, 1962, 40 s.
238 Jacobsthal, 1969, 15.
239 Blanco Freijeiro y Luzón Nogué 1966, 83 s.; recien-

temente Pérez Macías, 2009, 353.
240 Jacobsthal, 1969, 4. 15.
241 Jacobsthal, 1969, 201 n.º 385; Megaw, 1990, 55, Fig. 47.
242 Megaw, 1990, 55, Fig. 48.
243 Jacobsthal, 1969, 171 n.º 58; Megaw, 1990, 70, Fig. 74.
244 Varagnac, 1956, 92, nº 1; Megaw, 1990, 124, Fig. 

178, lám. 17; 
245 Megaw, 1990, 175, Fig. 285; Goudineau  y Verdier, 

2006, 56 s. 64 y 65.
246 Megaw, 1990, 241, Fig. 412.
247 Méniel, 2006, 176.
248 García, 2006, 160-163.
249 Jacobsthal, 1969, 162: (“The beasts and masks give 

the Early Style the stamp”).

por  sus numerosas vetas oscuras e inclusiones de 
grano grueso (cuarzo, entre otras), lo que le confie-
re un aspecto impuro y en cierto modo repulsivo, 
produce como resultado una imagen aterradora de 
la divinidad,  que presenta  un rostro distorsionado 
de aspecto demoníaco236. Los rostros han sido escul-
pidos en bloques rectangulares verticales de, apro-
ximadamente, medio metro de altura. Al tratarse de 
altorrelieves, la superficie del fondo está rebajada. 
El demonio A es más grande y ocupa casi por com-
pleto la superficie delantera del bloque (figura 16). 
El demonio B es más pequeño (figura  15) y la cabe-
za sobresale del fondo, que rodea el rostro a modo 
de superficie plana indiferenciada. Esta superficie es 
rectangular  y hacia los lados presenta un rebaje a 
modo de marco. En la parte de abajo se ha dejado 
libre una superficie en la que habría encajado bien 
una inscripción. Con todo, la proporción entre la 
cabeza y la superficie parece un tanto desequilibra-
da, como si faltara algo. 

La apariencia grotesca de los rostros se ha con-
seguido exagerando las partes protuberantes, como 
los globos oculares, la nariz, los pómulos y los la-
bios. Parece como si cada una de ellas hubiera sido 
esculpida por separado y solo al unirlas conforma-
ran el rostro. El relieve adquiere así movimiento, 
a la vez que la incidencia de los rayos de luz y el 
correspondiente efecto de claroscuro acentúan aún 
más el efecto. Las características descritas son más 
notorias en el demonio A que en el B. Sus ojos están 
bordeados por acanaladuras de aristas vivas y angu-
losas, confiriéndole un aspecto más terrorífico que 
en el caso del demonio B, en el que las transiciones 
son más redondeadas y suaves. Lo mismo cabe decir 
de las orejas, en el demonio A son puntiagudas y 
están separadas, mientras que el demonio B carece 
de ellas. Ambos demonios tienen a cada lado de la 
cabeza sendas  protuberancias de sección cuadrada. 
En el demonio A se ha eliminado la superficie de 
fondo entre ellas, en el demonio B, en cambio, se 
ha mantenido. Blanco Freijeiro ha interpretado las 
truir monumentos, en concreto, elementos arquitectónicos, 
como columnas, basas, sillares, altares (Pérez Macías, 2009) 
y cupae (Pérez Macías y Delgado Domínguez 2012). Desde 
entonces no volvió a usarse hasta la I Guerra Mundial para 
extraer el hierro que contiene ante la escasez de este mate-
rial, v. Pérez Macías, 2009, 362; Delgado Domínguez et al., 
2011, 314-323.

236 Naturalmente, es posible que los relieves estuvieran 
estucados y pintados, e incluso puede suponerse que lo es-
taban, pero hasta ahora no se han identificado ni huellas ni 
restos que lo confirmen.



223Thomas G. Schattner

Revista Onoba, 2019, Nº 07http://dx.doi.org/10.33776/onoba.v7i0.3464

de un taller común260. Según se ha demostrado, 
estos talleres tenían una estrecha relación con Ita-
lia261, lo que explica el uso del abanico de motivos 
del mundo grecorromano, consistente en gorgonas, 
silenos y sátiros, que son precisamente las figuras 
que aparecen representadas en las piezas citadas262. 
Como las mencionadas imágenes grotescas celtas 
de La Tène temprana se remontan igualmente a los 
rostros caricaturescos grecorromanos263, la seme-
janza formal no requiere más explicación, ambas 
corrientes remontan a la misma fuente. 

En analogía con las imágenes de la Alta Andalu-
cía, los presuntos cuernos o coronas de hojas debe-
rían interpretarse más bien como mechones de ca-
bellos peinados hacia lo alto. En el demonio B se ha 
dejado una especie de bulto o chichón entre los me-
chones corniformes, que podría ser un hueco para 
los presuntos cuernos, para el que no se ha encon-
trado explicación (figura 16). En la parte superior 
del relieve se intuye un estucado y es posible que 
el estuco estuviera decorado con pinturas. Asimis-
mo cabe suponer que en esos huecos hubiera algo 
insertado, por ejemplo, parte de la cabellera (¿de 
metal?). En el demonio A se aprecia un punto de 
rotura (supuestamente reciente) (figura  15), del que 
más tarde se retiró el material rocoso. Precisamente 
fue esta operación, que no puede datarse, en la que 
solo se mantuvieron los dos mechones exteriores, la 
que confirió al rostro la apariencia de un personaje 
cornudo. La prueba de que no puede tratarse de la 
superficie de fondo original, descrita en lo que an-
tecede,  que enmarca el rostro,  la aporta el hecho 
de que el punto de rotura no se encuentra al mismo 
nivel de la superficie del fondo, sino que penetra 
mucho más profundamente en la piedra. También 
en este caso cabe pensar en la inserción de una parte 
independiente  de la cabellera o en un adorno de la 
cabeza,  como en el demonio B. En cualquier caso 
parece acertada –con razón– la hipótesis de que, en 
analogía con los ejemplos andaluces, en el demonio 
A, los mechones que originalmente formaban un 
peinado alto se extendían prácticamente sobre toda 
la frente, llegando de oreja a oreja.

260 Se trata de la tumba de los Stlacii en Salaria, v. 
CSIR España, 2002, 46, Fig. 16, y 58, Fig. 23.

261 CSIR España, 2002, 47.
262 De las piezas descritas se identifica como Gorgo: 

CSIR España, 2002, 97 nº 48; como Sileno: CSIR España, 
2002, 99, nº 54., 146, v. nº 150; como sátiro: CSIR España, 
2002, 100 v., nº 56. 145 nº 149.

263 Jacobsthal, 1969, 20. 22. 156.

tencia de monumentos celtas similares con estatuas 
de gran tamaño en el sur de Hispania250 y, por últi-
mo, la enorme distancia.

Metodológicamente, parece por ello convenien-
te hacer un repaso de los monumentos del sur de 
Hispania, donde de hecho existen muy buenos ele-
mentos de comparación. Me remito especialmente 
a los relieves funerarios de la Alta Andalucía, en 
concreto, de Linares y de la vecina Úbeda251, donde 
aparecen también los mismos rostros grotescos con 
protuberancias corniformes252, gorgonas con pei-
nados altos, que podrían interpretarse como cuer-
nos253, bloques con molduras decoradas con caras 
que infunden miedo254 y rostros que parecen más-
caras con hojas de hiedra enhiestas a los lados, que 
también simulan cuernos255. Los dos paralelismos 
más cercanos tanto por la forma rectangular verti-
cal del bloque de piedra como por la técnica utili-
zada para representar el rostro hinchando algunas 
partes quizá sean dos relieves de la colonia romana 
de Salaria. En uno se muestra un rostro sin barba 
(¿gorgona?) con un peinado alto como el que se ha 
descrito en otras piezas en las que los anchos me-
chones se disponen a modo de corona256; en el otro 
se acentúa el carácter aterrador de la expresión257. 
Las comparaciones parecen tan convincentes que 
los relieves de Río Tinto se incluyen inmediata-
mente en este grupo258. Todas las piezas descritas 
de la Alta Andalucía pertenecen al siglo I d. C. y 
proceden de construcciones funerarias tipo torre259; 
las dos citadas en último lugar, incluso del mismo 
monumento, lo que permite suponer la existencia 

250 Un posible paralelismo de las cabezas demoníacas 
mostradas de frente podría verse en la cerámica ibérica de 
sellos, donde aparecen cabezas similares que se identifican 
como toros, v. Fernández Maroto et al., 2007, 219, Fig. 
7. Sobre este género de cerámica ibérica, imprescindible  
Blech, 2002/03.

251 Todos ellos son piedra caliza o arenisca local, CSIR 
España, 2002, 38-43.

252 CSIR España, 2002, 94, v. nº 46, lám. 22,1.
253 CSIR España, 2002, 97, nº 48, lám. 24,1.
254 CSIR España, 2002, 99, nº 54, lám. 28,1.
255 CSIR España, 2002, 100, v. nº 56, lám. 28,2.
256 CSIR España, 2002, 145, nº 149, lám. 67,1.
257 CSIR España, 2002, 146, v. nº 150, lám. 68,1.
258 Otro grupo lo forman las gorgoneia rerpresentadas 

en los pulvini y altares funerarios del nordeste hispano, que, 
sin embargo, tienen un formato más pequeño, p. ej. Blech, 
1993, 334, v. lám. 118. 119. Su difusión llegó incluso hasta 
Lusitania, v. Gonçalves, 2007, 407, v. nº 200.

259 CSIR España, 2002, 53. 66.



224 Diversidad en la distancia. Imágenes romanas de divinidades en el occidente hispano

Revista Onoba, 2019, Nº 07 http://dx.doi.org/10.33776/onoba.v7i0.3464

cierto prurito artístico, que había que satisfacer, de 
equipararse a las ciudades romanas más conocidas 
de la Bética.

Resumen y conclusión.
Resumen. La recopilación de las divinidades in-

dígenas del Occidente hispano ofrece una imagen 
heterogénea. Junto a esculturas interpretadas como 
grecorromanas, como Endovélico o los demonios 
de Río Tinto, hay otras que se enmarcan claramen-
te en la tradición celto-romana, como el dios herre-
ro de Vilar de Perdizes, o creaciones propias, como 
el llamado Vestius Aloniecus. El impulso medite-
rráneo de producir imágenes de deidades fue asu-
mido por tanto de distinta manera, desembocando 
en soluciones diferentes. La distancia de las mismas 
respecto de los monumentos de Roma es evidente. 
Al mismo tiempo, los monumentos documentan 
sin duda los inicios hacia una evolución propia en 
Hispania, que,  sin embargo, no consiguió impo-
nerse ante el trasfondo de los modelos romanos 
mencionados al comienzo, y en lo que respecta a 
las imágenes de divinidades propias, tampoco llegó 
a crearse un canon común en el Occidente indoeu-
ropeo de Hispania. El ejemplo de Aelius Fronto 
en Munigua pone claramente de manifiesto que la 
iniciativa para crear imágenes de divinidades cali-
ficables de indígenas solamente podía provenir del 
ámbito privado. Según la posición social, el nivel de 
formación, la procedencia –de la capital, Augusta 
Emerita, o de la provincia profunda–, el resultado 
es muy heterogéneo, como cabría esperar. 

Dis Pater es un dios del inframundo, esposo de 
Proserpina, que puede identificarse con Plutón. 
Anunciaba presagios funestos, provocaba aconte-
cimientos extraordinarios y terremotos, producía 
vapores pestíferos y se le ofrecían sacrificios de san-
gre269 en forma de animales negros270. Arqueológi-
camente, estas características no han dejado nin-
gún rastro en Munigua y, según parece, tampoco 
existen. La presencia de la divinidad solo encuentra 
una explicación en la existencia de las numerosas 
minas, que durante siglos constituyeron la base 
económica de la ciudad. Todo el recinto puede cla-

ficadas, con buen fundamento, como Claudio y Livia; sobre 
otros ejemplos y asentamientos mineros v. Schattner, 2008, 
332 s. en: Pérez Macías et al., 2008, 326‒332; Pérez Macías, 
2009, 349.

269 Sobre los sacrificios de sangre en la Hispania prerro-
mana v. ahora De la Bandera Romero, 2002.

270 Grünhagen, 1976, 231.

El contexto de la función de los dos relieves de 
Río Tinto debe buscarse también en la arquitectura 
funeraria. Los bloques en los que aparecen repre-
sentados los dos demonios solo ofrecen un único 
punto de vista, como se comprueba al examinar 
las superficies laterales alisadas y los toscos rever-
sos (figuras 15 y 16), es decir, estaban pensados para 
ser colocados de forma que solamente se viera el 
frente. De la necrópolis La Dehesa, en Río Tinto, 
se conocen cimentaciones rectangulares aplastadas, 
casi cuadradas, que podrían interpretarse perfecta-
mente como construcciones funerarias tipo torre264. 
No es posible saber si los relieves A y B estaban 
colocados juntos en un mismo edificio o cada uno 
en uno distinto. Atendiendo a las diferencias for-
males (distintos tamaños) y estilísticas descritas, es 
lógico suponer, en principio, la existencia de dos 
construcciones.

En este caso se sumaría además una caracterís-
tica común al mencionado contexto de la Alta An-
dalucía, como es el material utilizado (gossan) y su 
tratamiento escultórico. Este material es típico de 
Río Tinto, pues, salvo aquí, no se usaba en ningún 
otro lugar. En Río Tinto, en cambio, se procesa-
ba en un taller especializado265. De esta producción 
se conocen más de 100 piezas266.  El taller estuvo 
activo desde la época flavia hasta mediados del si-
glo II d.C. y trabajaba fundamentalmente para la 
necrópolis, a la que suministraba sillares, capiteles, 
fustes, basas, cupae y sarcófagos para las construc-
ciones funerarias267. La fabricación de los relieves 
con los demonios encaja en este contexto, que 
también coincide cronológicamente, pues durante 
algún tiempo, en concreto, hacia finales del siglo 
I d. C., los talleres de la Alta Andalucía y de Río 
Tinto estuvieron activos simultáneamente. Es fá-
cil imaginarse que escultores andaluces trabajaron 
también en Río Tinto. En cuanto la necrópolis más 
importante de Río Tinto, La Dehesa se caracteriza 
también por la decoración figurativa de sus tumbas. 
Con ello se hace cada vez más evidente que tanto en 
Urium/Río Tinto, en cuanto asentamiento, como 
en otras localidades mineras de la región268, existía 

264 Jones, 1980, 154, Fig. 5. Sobre esta necrópolis v. 
también Pérez Macías, 2009, 359; Pérez Macías  y Delgado 
Domínguez, 2012, 314-316.

265 Delgado Domínguez y Pérez Macías, 2014, 411-414.
266 Pérez Macías, 2009, 352.
267 Pérez Macías, 2009, 351-360.
268 Por ejemplo, el asentamiento de Corta Dehesa en 

Río Tinto, del que proceden claramente dos estatuas identi-



225Thomas G. Schattner

Revista Onoba, 2019, Nº 07http://dx.doi.org/10.33776/onoba.v7i0.3464

es muy fluida. En este contexto resulta igualmente 
interesante el hecho de que se trata de relieves y no 
de esculturas de bulto redondo. Ambos géneros tie-
nen tradición en el arte prerromano de la región274. 
En el arte grecorromano, las imágenes de los dioses-
son, por lo general, esculturas exentas275. Mientras 
que las esculturas de bulto redondo o exentas están 
separadas de la pared o de otro soporte, el relieve 
está integrado en una plancha de piedra que actúa 
de soporte. No obstante, de esta característica no se 
puede sacar ninguna conclusión sobre el emplaza-
miento original. El hecho de que en todos los casos 
se trate de divinidades masculinas se corresponde 
con la idea general de que, en cuanto a la tradición 
iconográfica, en el ámbito indoeuropeo de Hispania 
predominan las deidades masculinas, mientras que 
en el entorno ibérico predominan las femeninas.

Los creadores de imágenes de divinidades del 
noroeste hispano en ningún momento recurrieron 
a su tradición iconográfica, sino que sucumbieron a 
la fuerza de atracción de la imaginería grecorroma-
na, que les ofrecía soluciones mucho más adecuadas 
para su tarea. Incluso los guerreros galaico-lusita-
nos que parecen tan indígenas muestran influencias 
mediterráneas, como el contraposto que se apunta 
en alguna de las estatuas276.

Tanto la población como las instituciones del 
Imperio romano estaban obligadas a posicionarse 
en el marco establecido. Esa obligación generó no 
solo fuerzas creativas, sino también el impulso de 
crear imágenes antropomórficas de las divinidades. 
En un territorio carente de una tradición indígena 
de tal índole, la mirada en busca de modelos ha de 
traspasar los límites regionales. Todas las imágenes 
de divinidades descritas en este artículo (tabla 1) 
fueron esculpidas en la época imperial, en un mo-
mento en el que ya se había producido el impacto 
y en Hispania aún perduraba la correspondiente 
difusión de los modelos romanos. Las imágenes 
con raíces en la tradición de Roma, mencionadas al 
principio, dan suficiente testimonio de ello. 

A modo de conclusión, las observaciones si-
guientes parecen interesantes:

Tanto en la cabeza de Endovélico como en los 
demonios de Río Tinto se recurre, de forma más o 
menos clara, a la tradición iconográfica grecorro-
mana convencional.

274 Calo Lourido, 1993/94; Calo, 1994; Schattner, 2003.
275 Sobre la ambivalencia v. la, Atenea Partenos, Nick, 

1997 y Nick, 2002. 
276 Schattner, 2003.

sificarse sin dificultad entre las sacella secondai-
res, término acuñado por Jean-Charles Balty para 
designar los santuarios pequeños de importancia 
secundaria existentes en los foros271. Este santuario 
dedicado a Dis Pater erigido conforme a un diseño 
arquitectónico es el único que se conoce del mundo 
romano. 

También la cabeza del dios Endovélico debió 
pertenecer a la imagen de culto del santuario corres-
pondiente. Su calidad es extraordinaria desde todos 
los puntos de vista para las circunstancias lusitanas, 
y en el trasfondo de la escultura en la región ocu-
pa sin duda una posición única, acentuada aún más 
por tratarse de un oráculo, es decir, una forma de 
culto originaria de Oriente que en Occidente no es 
muy frecuente. Realmente sorprende encontrar un 
santuario de estas características en una región tan 
apartada como la Lusitania central. Quienes acu-
dieran al santuario, entre los que incluso figura un 
jinete romano, serían sin duda capaces de entender 
el lenguaje visual, aunque se tratara de un santuario 
situado en medio del campo, lejos de las ciudades 
más cercanas, como Augusta Emerita y Ebora272. 
La localización, junto con los materiales y demás 
hallazgos, apuntan a un donante particular. Como 
ejemplo de donaciones de este tipo cabe citar el san-
tuario que el senador Calpurnius Rufinus mandó 
erigir en Panóias, en el norte de Portugal273. Por 
este motivo se tiende a interpretar de la misma ma-
nera las imágenes de Vestius Aloniecus y de Su-
cellus. En una región en la que las representaciones 
figurativas son muy escasas, donde no hay un arte 
menor digno de mención ni terracotas, ni esta-
tuillas, ni otras imágenes, ni tampoco la tradición 
correspondiente, los relieves de Vestius Aloniecus 
y de Sucellus tuvieron que ejercer una fuerza de 
atracción enorme. Atendiendo a esta circunstancia, 
se les debe reconocer un carácter de excepción y ver 
en ellos imágenes de divinidades. El debate sobre si 
se trata de imágenes de culto o votivas es preferible 
dejarlo abierto, pues la transición entre unas y otras 

271 Balty, 1993, 91. A la localización de estos santuarios 
pertenecen también los lugares de culto imperial que, por lo 
general, se encuentran en el foro o muy cerca del mismo, p. 
ej. en Narona (Dalmacia) o en Boubon/Kybiratis (resumen 
Witschel, 2002, 120 s.) o quizá también en la Cestros cílica 
(Bean y Mitford, 1970, 155-160) y ahora también en Augus-
ta Emerita (Nogales Basarrate, 2008), si bien su finalidad 
sigue sin estar totalmente clara (Witschel, 2002, 114‒117).

272 Recientemente, resumen en Schattner, 2017b, 354-357.
273 Recientemente, resumen en Schattner 2017b, 363-365.



226 Diversidad en la distancia. Imágenes romanas de divinidades en el occidente hispano

Revista Onoba, 2019, Nº 07 http://dx.doi.org/10.33776/onoba.v7i0.3464

Almagro-Gorbea, M. 2006), “Ideología ecuestre en 
la hispania prerromana”, El caballo en el mun-
do prerromano (M. Barril Vicente y F. Quesada 
Sanz, Eds.), Gladius, 25, 59‒94.

Almeida, C.A. de (1974), Escavações no Monte 
Mozinho 1974, Peñafiel. 

Almeida, C.A. de (1980), “O templo de Mozinho e o 
seu conjunto”, Portugalia, 1,  51‒56.

Alonso Rodríguez, M.,  Luzón Nogué, J.Mª y 
Mañas Romero, I (2014),  “El santuario de Tajo 
Montero en Estepa, Sevilla”, Santuarios su-
burbanos y del territorio de las ciudades ro-
manas (J. Mangas Manjarrés  y M. A. Novillo 
López, Eds.), Madrid, 535‒548.

Altenhöfer, E. (2007), “Die Cella des Dioskuren-
tempels von Cori”, Römische Mitteilungen, 
113, 373‒397.

Álvarez-Ossorio, F. (1941), Catálogo de los exvo-
tos de bronce ibéricos, Madrid.

Andreae, B. (2012), Römische Kunst von Augus-
tus bis Constantin, Maguncia. 

Aranegui Gascó, C. y Prados, L. (1998),  “Die Hei-
ligtümer. Heiligtümer ‒ die Begegnung mit der 
Gottheit”, Die Iberer, 151‒161.

Alves de Araújo, I. (1999), “Vestio Lonieco e os 
Argonautas”, Congresso de proto-história eu-
ropeia, Actas. Centenário da morte de Fran-
cisco Martins Sarmento (A. Amaro das Neves, 
Coord.), Guimarães, 223‒261.

Ayerbe Vélez, R., Barrientos Vera, y F. Palma Gar-
cía-Eds.- (2009), El foro de Augusta Emerita. 
Génesis y evolución de sus recintos monu-
mentales, Anejos de Archivo Español de Ar-
queología, 53, Mérida. 

Bakalakis, G. (1973), “Vorlage und Interpretation 
von römischen Kunstdenkmälern in Thessalo-
niki”, Archäologischen Anzeiger, 88, 671‒684.

Balil Illana, A. (1960), “Plástica provincial en la 
España romana”, Revista de Guimarães,  70, 
107‒131.

Balil Illana, A. (1974), “Sobre las esculturas de época 
romana en Galicia”, A Ranuccio Bianchi-Ban-
dinelli sus amigos y discipulos españoles, 
Studia Archaeologica,  32, 43‒48.

Balil Illana 1978A. Balil Illana, A. (1978), Escultu-
ras romanas de la Península Ibérica I, Studia 
Archaeologica, 51, Valladolid.

Balil Illana, A. (1979a), Esculturas romanas de 
la Península Ibérica II, Studia Archaeologica 
54,  Valladolid. 

Algo distinto ocurre en el caso del dios herrero 
de Vilar de Perdizes, pues es evidente que detrás del 
mismo se esconden representaciones de Sucellus 
(con contornos difuminados). Este dios era venera-
do sobre todo en las provincias septentrionales del 
imperio, como la Galia, Recia, Germania y Brita-
nia, lo que prueba que la mirada se dirigió también 
a las otras provincias. Es evidente que dentro del 
marco regulador cabían también relaciones trans-
versales entre las provincias.

Finalmente, hay que señalar encarecidamente 
que con la imagen de Vestius Aloniecus se creó, 
al parecer, una iconografía de la nada, lo que es po-
sible aplicar también, aunque de forma restrictiva, 
al caballo del Dis Pater de Munigua. Se trata sin 
duda de un acto intelectual que se manifiesta en la 
forma material presentada. 

 Bibliografía
Abascal Palazón, J.M. y  Alföldy, G. (2005), Ins-

cripciones romanas de la provincia de To-
ledo (siglos I‒III), Bibliotheca archaeologica 
hispana,  42, Madrid. 

 Acuña Castroviejo, F. (1974),  “Notas sobre la mor-
fología y la decoración en las aras y las estelas de 
Galicia en época romana”, Studia Archaeologi-
ca,  32, 17‒31.

F. Acuña Castroviejo, F. y  P. Rodríguez García, 
P. (2000),  “La plástica funeraria en la Galicia 
romana”, Actas de la III Reunión sobre escul-
tura romana en Hispania ( P. León Alonso y  
T. Nogales Basarrate, Eds.), Córdoba,  197‒209.

Alarcão, J. de (1974),  Portugal romano, Lisboa.
Alarcão, J. de  (1988), Roman Portugal, Gazetteer 

II, Warminster.
Alfayé Villa,  S. (1963), Santuarios y rituales en 

la Hispania Céltica, BAR International Se-
ries, 1963, Oxford.

Alfayé Villa,  S. (2013), “Sobre iconografía y teoni-
mia en el noroeste peninsular”, Paleohispani-
ca, 13, 189‒208. 

Almagro-Gorbea,  M. (1994), “El urbanismo en la 
Hispania céltica. Castros y oppida en la Penín-
sula”,  Castros y oppida en Extremadura (M. 
Almagro-Gorbea y  A. M. Martín Arija, Eds.), 
Complutum extra, 4, 13‒75. 

Almagro-Gorbea, M. (1996),  Ideología y poder en 
Tartessos y el Mundo Ibérico,  Discurso de in-
greso en la Real Academia de la Historia, leído el 
día 17 de noviembre de 1996, Madrid. 



227Thomas G. Schattner

Revista Onoba, 2019, Nº 07http://dx.doi.org/10.33776/onoba.v7i0.3464

Beltrán Lloris, M. (2000), Azaila, estado de la 
cuestión en el año 2013, Caesaraugusta, 83, 
1‒536.

Bendala Galán, M. y Quesada Sanz, F. (1995),  “El 
caballo en la Bética romana”, Al-Andalus y el 
caballo (P. de la Torre, Ed.), El Legado Andalu-
sí, Barcelona, 51-65.

Benoît,  F. (1950), Les mythes de l’outretombe. 
Le cavalier à l’anguipède et l’écuyère Epona, 
Collection Latomus, 3, Brüssel. 

Benoît, F. (1954), L’heroïsation équestre, Publica-
tion des Annales de la Faculté des lettres, Aix-
-en-Provence, Nouv. Série, 7,  Aix-en-Provence.

Benoît, F. (1959, Mars et Mercure. Nouvelles 
recherches sur l’interprétation gauloise des 
divinités romaines, Pubblications des Annales 
de la Faculté des lettres, Nov. Série, 25, Aix-en-
-Provence.

Bergemann, J. (1990), Römische Reiterstatuen. 
Ehrendenkmäler im öffentlichen Bereich, 
Beiträge zur Erschließung hellenistischer und 
kaiserzeitlicher Skulptur und Architektur, 11,  
Maguncia. 

Bergmann, M. (1998), Die Strahlen der Herrs-
cher, Maguncia.  

Birkhan, H. (1999), Kelten. Bilder ihrer Kultur ‒ 
Celts. Images of their culture, Viena. 

Blanco Freijeiro, A. (1949), “Dioses bicornes”, Cua-
dernos Gallegos,  4, 429‒431.

Blanco Freijeiro, A. (1957), “Exvoto con esce-
na de sacrificio”, Revista de Guimarães, 67, 
499‒516.

Blanco Freijeiro, A. (1962), “Antigüedades de Rio-
tinto”, Zephyrus,  13, 31‒45.

Blanco Freijeiro, A. (1975), “Ein Kopf des Vulkan 
in Córdoba”, Madrider Mitteilungen, 16, 
263‒266.

Blanco Freijeiro, A. y Luzón Nogué, J.Mª (1966), 
“Mineros antiguos españoles”, Archivo Es-
pañol de Arqueología, 39, 73‒88.

Blanco Freijeiro, A. Luzón Nogué, J.Mª y Ruiz 
Mata, D. (1970), Excavaciones arqueológicas 
en el Cerro Salomón (Riotinto, Huelva), Ana-
les de la Universidad Hispalense. Serie Filosofía 
y Letras, 4, Sevilla. 

Blázquez Martínez, J. Mª (1957), “Aportaciones al 
estudio de las religiones primitivas de España”, 
Archivo Español de Arqueología, 30, 15‒86.

Blázquez Martínez, J. Mª (1962), Religiones pri-
mitivas de Hispania, 1 . Fuentes literarias y 
epigráficas, Biblioteca de la Escuela Española 

Balil Illana, A. (1979b), Esculturas romanas de 
la Península Ibérica III, Studia Archaeologi-
ca, 60,  Valladolid.

Balil Illana, A. (1981), Esculturas romanas de la 
Península Ibérica IV, Studia Archaeologica, 
68,  Valladolid.

Balil Illana, A. (1982), Esculturas romanas de la 
Península Ibérica V, Studia Archaeologica, 71, 
Valladolid. 

Balil Illana, A. (1983), Esculturas romanas de la 
Península Ibérica VI, Studia Archaeologica, 
73,  Valladolid. 

Balty, J.C. (1993), “Le centre civique des villes ro-
maines et ses espaces politiques et administra-
tifs”,  La ciudad en el mundo romano (X. 
Dupré i Raventós, Eds.), Actas del Congreso In-
ternacional de Arqueología Clásica, Tarragona, 
91–99.

De la Bandera Romero, Mª L. (2002), “Rituales de 
origen oriental entre las comunidades tartesias: 
el sacrificio de animales”, Ex oriente lux. Las 
religiones orientales antiguas en la Penínsu-
la Ibérica (E. Ferrer Albelda, Ed.), Spal Mono-
grafías II, 1141‒158.

Bean, G.  y Mitford, B.M. (1970),  Journeys in 
Rough Cilicia 1964-1968, Viena.

M. Belén, Mª y Escacena, J.L. (2002), “La imagen 
de la divinidad en el mundo tartésico”, Ex orien-
te lux. Las religiones orientales antiguas en 
la Península Ibérica (E. Ferrer Albelda, Ed.), 
Spal Monografías II, 159‒184. 

Beltrán Lloris, F. -Ed.- (1995a), Roma y el naci-
miento de la cultura epigráfica en occidente, 
Actas del Coloquio Roma y las Primeras Cul-
turas Epigráficas del Occidente Mediterráneo, 
siglos II a. E. – I d. E., Zaragoza.

Beltrán Lloris, F. (1995b),”La escritura en la fron-
tera. Inscripciones y cultura epigráfica en el Val-
le Medio del Ebro”, Roma y el nacimiento de 
la cultura epigráfica en occidente (F. Beltrán 
Lloris, Ed.), Zaragoza, 169‒196.

Beltrán Lloris, F. (2012), “Roma y la epigrafía ibé-
rica sobre piedra del Nordeste peninsular”, Pa-
laeohispanica, 12, 9‒30.

Beltrán Lloris, M. (1976), Arqueología e historia 
de las ciudades antiguas del Cabezo de Al-
calá de Azaila, Teruel, Monografías Arqueo-
lógicas, 19, Zaragoza.

Beltrán Lloris, M. (1996), Los íberos en Aragón, 
Colección «Mariano de Pano y Ruata»,  11, Za-
ragoza. 



228 Diversidad en la distancia. Imágenes romanas de divinidades en el occidente hispano

Revista Onoba, 2019, Nº 07 http://dx.doi.org/10.33776/onoba.v7i0.3464

drider Mitteilungen,  12, 147‒152.
Boucher, S. ( 1983),  ʺL’image de Mercure en Gau-

leʺ,La patrie gauloise d’Agrippa au VIème 
siècle, Lyon, 57‒69.

Bouza Brey, F. (1944), “Las aras romanas de Louri-
zán, una nueva deidad galaica”, Museo de Pon-
tevedra, 3, 201‒206.

Caballos Rufino, A. (2001), “Latinidad y municipa-
lización de Hispania bajo los Flavios, estatuto y 
normativa”, Mainake, 23, 101‒120.

Cabré, J. (1925), “Los bronzes de Azaila”, Archivo 
Español de Arte y Arqueología, 3, 297‒315.

Calo Lourido, F. (1991), “Relieve de Vestio Alonie-
co”, Galicia no tempo. Ausstellungskatalog 
Monasterio de San Martiño Pinario, Santia-
go de Compostela,  114.

Calo Lourido, F. (1993/94), “Arte castrexa, escul-
tura e decoración arquitectónica”, Cuadernos 
Gallegos, 106, 75‒110.

Calo Lourido, F. (1994), A plástica da cultura 
castrexa galego-portuguesa, La Coruña. 

Carballo, J. (1948), “Las estelas gigantes de Canta-
bria”, Cuadernos Gallegos, 3, 5‒21.

Cardozo, M. (1971), Catálogo do Museu de Mar-
tins Sarmento, Guimarães. 

Cardozo, M. (1973), “Breves considerações sobre a 
escultura primitive da Lusitânia pré- e protohis-
tórica”, Cuadernos Gallegos, 28, 153‒160.

Carvalho,  H. P. Abreu de (1992), A escultura ro-
mana em Portugal, Ponta Delgada, Manuscri-
to fotocopiado. 

Carvalho,  H. P. Abreu de (1993/94), “Contribuição 
para o estudo da escultura funerária de época 
romana encontrada em Portugal”, Cadernos de 
Arqueología, 10/11, 65‒90.

Catalogue (2007), Le cheval et la danseuse, à la 
redécouverte du trésor de Neuvy-en-Sullias, 
Ausstellungskatalog Orléans, Musée des Beaux-
-Arts, 13. März bis 26. August 2007und Musée 
départamental de Bavay, 15. Januar bis 15. Juni 
2008 (Paris 2007).

Cerrillo, E. y  Cruz, M. (1993), “La plástica indíge-
na y el impacto romano en la Lusitania”,  Actas 
de la I Reunión sobre escultura romana en 
Hispania (T. Nogales Basarrate, Ed.), 159‒178.

Chapa Brunet, T. (1980), La escultura zoomorfa 
ibérica en piedra, Madrid.

Chapa Brunet, T. (1986), “Influjos griegos en la 
escultura zoomorfa ibérica”, Iberia graeca, 2, 
61‒310.

de Historia y Arqueología en Roma,  14, Ma-
drid. 

Blázquez Martínez, J. Mª (1970), “Las religiones 
indígenas del área noroeste de la Península Ibé-
rica en relación con Roma”, Legio VII Gemina 
(J. Caro Baroja, Ed.),León, 63‒77.

Blázquez Martínez, J.Mª (1973), “Die Althispanier”, 
Götter und Mythen im alten Europa 2 (H.-W. 
Haussig, Ed.),  Stuttgart , 705‒828.

Blázquez Martínez, J. Mª (1975), Diccionario de 
las religiones prerromanas de Hispania, Co-
lección Colegio Universitario,  6, Madrid.

Blázquez Martínez, J.Mª (1977), Imagen y mito. 
Estudios sobre religiones mediterráneas e 
ibéricas,  Madrid. 

Blázquez Martínez, J.Mª (2001), Religiones, ritos 
y creencias funerarias de la Hispania prer-
romana, Colección Historia Biblioteca Nueva, 
Madrid.

Blech, M. (1981), “Esculturas de Tajo Montero (Es-
tepa). Una interpretación iconográfica”, La re-
ligión romana en Hispania, Madrid, 97‒106.

Blech, M. (1993a), ʺQuellheiligtum Fonte do Ído-
lo“, en Trillmich, W., Hauschild, Th., M. Ble-
ch, M., Niemeyer, H.G., A. Nünnerich-As-
mus, A. y Kreilinger, U., Hispania Antiqua, 
Denkmälerder Römerzeit, Maguncia, 362 s. 
Tab. 147.

Blech, M. (1993b), ʺKopf des Endovellicusʺ, en 
Trillmich, W., Hauschild, Th., M. Blech, M., 
Niemeyer, H.G., A. Nünnerich-Asmus, A. y 
Kreilinger, U., Hispania Antiqua, Denkmäler 
der Römerzeit, Maguncia, 396 s., Tab. 197.

Blech, M. (2001a), ʺAufgezäumte Pferdestatueʺ, en 
M. Blech, M. Koch y M. Kunst, Hispania Anti-
qua. Denkmäler der Frühzeit, Maguncia, 621.

Blech, M. (2001b), ʺJugendlicher Reiterʺ, en M. 
Blech, M. Koch y M. Kunst, Hispania Anti-
qua. Denkmäler der Frühzeit, Maguncia, 627.

Blech, M. (2001c), ʺGrabcippus“, en M. Blech, 
M. Koch y M. Kunst, Hispania Antiqua. 
Denkmäler der Frühzeit, Maguncia, 628, Taf. 
227.

Blech, M. y Blech, M.  (2002/03), “El Vaso de los 
Dragones de la necrópolis de Hoya de Santa Ana 
(Chinchilla, Albacete)”, Homenaje a la Dra. 
Dña. Encarnación Ruano, Boletín de la Aso-
ciación Española de Amigos de la Arqueología, 
42, 245‒263.

Brommer, F. ( 1972), ʺ Vulcanus in Spanien“, Ma-



229Thomas G. Schattner

Revista Onoba, 2019, Nº 07http://dx.doi.org/10.33776/onoba.v7i0.3464

minas hispanas”, Artífices idóneos. Artesa-
nos, talleres y manufacturas en Hispania 
(M. Bustamante Álvarez  y D. Bernal Casasola, 
Eds.), Anejos de Archivo Español de Arqueolo-
gía, 71, 389‒419.

Delgado Domínguez, A., Moreno Bolaños, A., Pé-
rez Macías, J.A., Gemio del Río, G. y Regalado 
Ortega, Mª C. (2011), “Minería de hierro en Rio-
tinto (Huelva)”, Boletín Geológico y Minero, 
122, 311‒324.

Delgado Domínguez, A., Regalado Ortega, Mª C. y 
Lagares, J. (2015), “Reutilización de elementos 
constructivos romanos de Gossan transportado, 
Cuenca Minera de Riotinto (Huelva, España), 
VII Encuentro de Arqueología del Suroeste 
Peninsular (N. Medina Rosales, Coord.), Ar-
cohe, 739‒755.

Díaz y Díaz, M.C. (1983), “Sobre la implantación 
del latín en la sociedad galaico-romana”,Estu-
dos de cultura castrexa e de historia antiga 
de Galicia (G. Pereira Menaut, Eds.), Cursos y 
congresos de la Universidad de Santiago de Com-
postela, 30, Santiago de Compostela, 283‒293.

Die Iberer (1998), Ausstellungskatalog, Paris, 
Barcelona, Bonn 15. Mai ‒ 23. August 1998 (o. 
O. 1998)

Domergue, C. (1987), Catalogue des mines et des 
fonderies antiques de la péninsule Ibérique, 
Publications de la Casa de Velázquez, Série Ar-
chéologie, 8, Madrid. 

Domergue, C. (1990), Les mines de la Péninsule 
Ibérique dans l’Antiquité romaine, Collection 
de l’Ecole française de Rome 127, Roma. 

Duval, P.M. (1977/2009), Les celtes, Paris (1977 
reimpresión en 2009).

Edmondson, J.C., Nogales Basarrate, T. y Trill-
mich, W. (2001), Imagen y memoria, monu-
mentos funerarios con retratos en la colonia 
Augusta Emerita, Monografías emeritenses, 6, 
Bibliotheca Archaeologica Hispana,  10, Madrid. 

Escacena, J.C. (2002), “Dioses, toros y altares. Un 
templo para Baal en la antigua desembocadura 
del Guadalquivir”, Ex oriente lux. Las religio-
nes orientales antiguas en la Península Ibé-
rica (E. Ferrer Albelda, Ed.), Spal Monografías, 
2, Sevilla, 33‒75.

Espérandieu, E. (1907-1981), Recueil general des 
bas-reliefs, Statues et bustes de la Gaule ro-
maine, Paris.

Espérandieu, E. (1931/1965), Complément du Re-

CILA SE, González Fernández, J. (1991-1996), Cor-
pus de inscripciones latinas de Andalucía II 
Sevilla. Tomo I La Vega (Híspalis). Tomo 
II La Vega (Itálica). Tomo III La Campiña. 
Tomo IV. El Aljarafe, Sierra Norte, Sierra 
Sur, Sevilla. 

Coarelli, F. (2011), Römische Kunst von den An-
fängen bis zur mittleren Republik, Maguncia. 

Collantes de Terán, F. y Fernández-Chicarro, C. 
(1972‒74), “Epigrafía de Munigua”, Archivo 
Español de Arqueología, 45‒47, 337‒410.

Corot, H. (1925), “Le cheval-enseigne de Guerchy 
au Musée d’ Auxerre”, Revue des musées et col-
lections archéologiques, 1, 6‒9.

Corzo Pérez, S., Pastor Muñoz, M. y  Stylow, A. 
(2007), “Betatun, la primera divinidad ibérica 
identificada”, Palaeohispanica, 7, 251–262.

Mattern, M. (1999), Die römischen Stein-
denkmäler des Stadtgebietes von Wiesbaden 
und der Limesstrecke zwischen Marienfels 
und Zugmantel, Corpus signorum Imperii Ro-
mani, Deutschland II, 11, Maguncia.

Bauchhenss, G. (1990), Germania inferior, 
Bonn und Umgebung. Militärische Grab-
denkmäler, Corpus signorum Imperii Romani, 
Deutschland III, 1, Bonn 1978. 

Souza, V. de (1990), Portugal I, Corpus signorum 
Imperii Romani, Coimbra.

Baena del Alcázar, L. y Beltrán Fortes, J. (2002), 
Esculturas romanas de la provincia de Jaén, 
Corpus signorum Imperii Romani, España I, 2, 
Murcia.

Neukorn, C. (2002), Das übrige helvetische Gebiet, 
Antiqua 34, Corpus signorum Imperii Romani, 
Schweiz I,7 , Basel. 

Cuadrado Díaz, E. (1950), Excavaciones en el san-
tuario ibérico del Cigarralejo, Mula/Mur-
cia, Informes y memorias 21, Madrid. 

Debal, J. (1974), Les Gaulois en Orléanais. Des 
invasions celtiques à l’occupation romaine, 
Bulletin de la Société Archéologique et Histori-
que de l’Orléanais, 2, Orléans.

Delgado Domínguez, A. –Coord.- ( 2006), Catálo-
go del Museo de Riotinto, Sevilla. 

Delgado Domínguez, A. (2014), “Lucernae Urien-
sia, la colección lychnológica de Riotinto (Huel-
va, España)”, Cadernos do Museu da Lucer-
na, I, Castro Verde, 45‒100.

Delgado Domínguez, A. y Pérez Macías, J.A. 
(2014), “Artífices e industrias auxiliares en las 



230 Diversidad en la distancia. Imágenes romanas de divinidades en el occidente hispano

Revista Onoba, 2019, Nº 07 http://dx.doi.org/10.33776/onoba.v7i0.3464

Gamo Pazos, E. (2012), Corpus  de inscripciones 
latinas de la provincia de Guadalajara, Gua-
dalajara. 

Garcia, D. (2006), “Religion et société. La Gau-
le méridionale”, Religion et société en Gaule 
(Chr. Goudineau, Ed.), Paris, 135‒164.

García-Bellido, Mª.P. (2002/03), “Los gestos de 
poder divino en la imaginería”, Cuadernos de 
Prehistoria y Arqueología de la Universida-
dd Autónoma de Madrid, 28/29, 227–240.

García y Bellido, A. (1971), Iberische Kunst in 
Spanien, Maguncia. 

Garnier, J. Fr. (1992), “Excisum au moment de la 
conquête romaine (Eysses à Villeneuve-sur-Lot, 
Lot-et-Garonne)”, Les Celtes, la Garonne, et 
les Pays Aquitains (R. Boudet, Ed.), Agen, 
102‒104.

Garrido, E., A., Mar, R. y Martins, M. (2008), A 
Fonte do Ídolo, análise, interpretação e re-
constituição do santuário, Bracara Augusta 
escavações arqueológicas, 4,  Braga.

Gimeno Pascual, H. (2003), “La sociedad de Muni-
gua a través de sus inscripciones”, Epigrafía y 
sociedad en Hispania durante el Alto Impe-
rio. Estructuras y relaciones sociales (S. Ar-
mani y  B. Hurlet-Martineau, Eds.), Alcalá de 
Henares, 177‒192. 

Gimeno Pascual, H. (2008), “Paisajes epigráficos en 
el espacio romano de la Comunidad de Castilla-
-La Mancha”, La romanización en el territo-
rio de Castilla-La Mancha (G. Carrasco Serra-
no, coord.), Cuenca,  261‒338.

Goldbeck , V.  (2015), Fora augusta. Das Augus-
tusforum und seine Rezeption im Westen des 
Imperium Romanum, Eikoniká, 5, Regens-
burg. 

Gómez-Pantoja, J. (1997), Hispania Epigraphica, 
7, 25, Nr. 51

Gómez-Pantoja, J. (2008), Hispania Epigraphica, 
17, 44 Nr. 74

Gonçalves,  L.J. (2007), Escultura romana em 
Portugal. Uma arte do quotidiano,  Studia 
Lusitana, 2, Mérida. 

Gonçalves, L.J. (2013),  “Esculturas do Santuário 
do Endovélico”, Cadernos de Endovélico, 1, 
16‒50.

González Alcalde, J. (1997), “Simbología de la dio-
sa Tanit en representaciones cerámicas ibéricas”, 
Quaderns de prehistòria i arqueologia de 
Castelló, 18, 329‒343. 

cueil general des bas-reliefs, Statues et bus-
tes de la Gaule romaine, Ridgewood. 

Fabião, C.,  Guerra, A. y Schattner, Th G. (2013), 
“A investigação em torno do Santuário de S. Mi-
guel da Mota. O ponto de situação”, Cadernos 
de Endovélico, 1, 2013, 65‒98.

Fabião, C.,  Guerra, A. y Schattner, Th G. (e.p.), 
Das Heiligtum des deus Endovellicus in São 
Miguel da Mota (Alandroal/Portugal), Fors-
chungen und Grabungen 2002 bis 2012, Madri-
der Beitrage,  38/1.  

Fellague, D. (2016), “Nouveautés sur une trentaine 
de pieces sculptées conserves à Lyon”, La sculp-
ture romaine en occident, nouveaux regards 
(V. Gaggadis-Robin y P. Picard, Eds.), Arles, 
299‒310.

Fernández Gómez, F. (2003), “Los caballos de Lu-
que (Córdoba)”, El caballo en la antigua Ibe-
ria, estudios sobre los équidos en la Edad del 
Hierro (F. Quesada Sanz  y M. Zamora Mer-
chán, Eds.), Bibliotheca Archaeologica Hispana, 
19, Madrid, 21‒61.

Fernández Götz, M. A. (2009), “¿Celtas en Andalu-
cía? Mirada historiográfica sobre una problemá-
tica (casi) olvidada”, Spal, 16, 173‒185.

Fernández Maroto, D., Vélez Rivas, J. y  J. Pérez 
Avilés, J. (2007), “La cerámica estampillada ibé-
rica de tipo figurativo del Cerro de las Cabezas 
(Valdepeñas)”, Arte Ibérico en la España me-
diterránea (L. Abad Casal  y J. A. Soler Díaz, 
Eds.), Alicante, 211‒227.

Fernández Uriel, P. (998), “Fases de la conquista 
romana e inícios del asentamiento”, Hispania, 
el legado de Roma.En el Año de Trajano (M. 
Almagro-Gorbea y J. Mª Alvarez Martínez, 
Eds.), Zaragoza, 51‒64.

Fischer, M. (2009), ʺSculpture in Roman Palestine. 
Import and Local Production. An Overview”, 
Les ateliers de sculpture régionaux: techni-
ques, styles et iconographie (V. Gaggadis-Ro-
bin, Ed.), Arles, 401‒415.

Fischer, Th. (2001), ʺDefinitionʺ, Die römischen 
Provinzen. Eine Einführung in ihre Archäo-
logie (Th. Fischer, Ed.), Stuttgart, 13‒15.

Fischer, Th. (2010), ʺProvinzialrömische Archäo-
logieʺ, Mitteilungen des Deutschen Archäolo-
gen-Verbandes,  41, 46‒49.

Gabelmann, H. (1972), “Die Typen der römischen 
Grabstelen am Rhein”, Bonner Jahrbücher , 
172, 65‒140.



231Thomas G. Schattner

Revista Onoba, 2019, Nº 07http://dx.doi.org/10.33776/onoba.v7i0.3464

Roma. 
Klöckner, A.(2012), ʺ Von der Anschauung zur 

Anbetung - Götterbilder im antiken Griechen-
landʺ, Gießener Universitätsblätter,  45, 29-
41.

Kobusch, Ph. (2014), Die Grabbauten im römis-
chen Hispanien. Zur kulturellen Prägung 
der Sepulkralarchitektur, Tübinger Archäo-
logische Forschungen, 14,Rahden/Westf. 

Koppel, E.M. (1999), “La escultura ideal romana”, 
En el año de Trajano. Hispania, El legado 
de Roma (M. Almagro-Gorbea  y  J. Mª Álva-
rez Martínez, Eds.), Zaragoza, 303‒311.

Krämer , W. (1989), ʺDas eiserne Ross von Man-
ching, Fragmente einer mittellatènezeitlichen 
Pferdeplastikʺ, Germania, 67, 519‒539.

Krug, A. (2006), ʺMunigua ‒ der Anfang vom 
Ende. Die Aussage der Bronzeskulpturen und 
anderer Fundeʺ, Madrider Mitteilungen, 47,  
152‒168.

Kunze, Chr.(2008),  ʺZwischen Griechenland und 
Rom : Das »antike Rokoko« und die veränder-
te Funktion von Skulptur in späthellenistis-
cher Zeitʺ, Original und Kopie. Formen und 
Konzepte der Nachahmung in der antiken 
Kunst (K. Junker y A. Stähli, Eds.), Wiesbaden, 
77‒108.

Lambrino, S. (1951), “Le dieu lusitanien Endovelli-
cus”, Bulletin des Études Portugaises de 
L’Institut Français au Portugal, Nouvelle 
série,  15, 93–147.

Lantier, R. (1939), La tombe royale de Sutton 
Hoo (Suffolk), Revue  Archeologique, 6 Ser. 14. 

Laubscher, H.P. (1982), Fischer und Landleute. 
Studien zur hellenistischen Genreplastik, 
Maguncia. 

León Alonso, P. (1981), “Plástica ibérica e iberorro-
mana”, La baja época de la cultura ibérica, 
Madrid, 183–202.

LIMC IV, C. Letta, “Helios/Sol”, Lexicon ico-
nographicum mythologiae classicae IV, 1 
(Zürich und München 1988),  592‒625 s. 

LIMC VII, A. Nagy, “Sucellus”, Lexicon iconogra-
phicum mythologiae classicae VII, 2 (Zürich 
und München 1994), 578‒580 ss.

López Cuevillas, F. (1951), “Esculturas zoomorfas 
y antropomorfas de la cultura de los castros”, 
Cuadernos Gallegos, 6, 177‒203.

López Cuevillas, F. (1953), La civilización céltica 
en Galicia, Santiago de Compostela. 

González Ruibal, A. (2003), “Camino del tiempo. 
Orígenes protohistóricos de la Vía XIX”, La-
rouco, 3, 157‒167.

Goudineau, Chr. –Ed.- (2006), Religion et société 
en Gaule, Paris. 

Goudineau, Chr. y  Verdier, P. (2006), “Religion 
et science”, Religion et société en Gaule (Chr. 
Goudineau, Ed.), Paris, 27‒77.

Grünhagen, W. (1976), ʺEine Weihung für Dis Pa-
ter in Munigua“, Madrider Mitteilungen,  17, 
226‒237.

Guerra, A.,  Schattner, Th. G.,  Fabião, C. y  Almei-
da, R. (2005), “São Miguel da Mota (Alandroal/
Portugal) 2002. Bericht über die Ausgrabungen 
im Heiligtum des Endovelicus“, Madrider Mit-
teilungen, 46, 184–234.

Gusi  Jener, F. (1997), ʺLugares sagrados, divini-
dades, cultos y rituales en el levante de Iberia”, 
Quaderns de prehistòria i arqueologia de 
Castelló, 18, 171‒219.

Hauschild, Th. (1986), ʺMunigua. Ausgrabungen 
an der Stützmauer des Forums ‒ 1985“, Madri-
der Mitteilungen, 27, 325‒343.

Hernando, Mª del R. (2008), Hispania Epigraphica,  
17, 82 Nr. 123.

Hesberg, H. von (2007), ʺDie Statuengruppe im 
Tempel der Dioskuren von Cori. Bemerkun-
gen zum Aufstellungskontext von Kultbildern 
in spätrepublikanischer Zeit“, Römische Mit-
teilungen,  113, 443-460.

Hoz, J. de (1995, “Panorama provisional de la epi-
grafía rupestre paleohispánica”,  Saxa scripta, 
inscripciones en roca (A. Rodríguez Colmene-
ro  y L. Gasperini, Eds.), Larouco Anejo, 2, A 
Coruña,  9‒33.

Ioppolo, G. (1967), “La tavola delle unità di misura 
nel mercato augusteo di Leptis Magna”, Qua-
derni di  archeologia della, 5, 1967, 89‒98.

Jacobsthal, P. (1969), Early Celtic Art , 2(1969)
Jaeggi, O. (1999), Der Hellenismus auf der Ibe-

rischen Halbinsel. Studien zur iberischen 
Kunst und Kultur, das Beispiel eines Rezep-
tionsvorgangs, Iberia Archaeologica, 1, Ma-
guncia. 

Jones, D.G.B. (1980), “The Roman Mine at Río 
Tinto”, Journal Roman Studies, 70, 146‒165.

Kent, J.,  Overbeck, B. y  Stylow, A.U. (1973), Die 
römische Münze, München. 

Kleiner, D.E.E. (1987), Roman imperial fune-
rary altars with portraits, Archaeologica,  62, 



232 Diversidad en la distancia. Imágenes romanas de divinidades en el occidente hispano

Revista Onoba, 2019, Nº 07 http://dx.doi.org/10.33776/onoba.v7i0.3464

third century B.C. to the third century A.D., 
Berkeley. 

Moneo, T. (2003), Religio Ibérica. Santuarios, 
ritos y divinidades, siglos VII‒I A.C., Biblio-
theca Archaeologica Hispana,  20, Madrid. 

Müller, U.A. (1990), ʺDas Pferd in der griechisch-
-keltischen Frühgeschichteʺ, Helvetia Archeo-
logica,  21, 153‒165.

Nash, W.G. (1904), The Rio Tinto Mine, its His-
tory and Romance, London. 

Nick, G. (1997), ̋ Die Athena-Parthenos“, Ein grie-
chisches Kultbild,Kult und Kultbauten auf 
der Akropolis (W. Hoepfner , Ed.), Schriften 
des Seminars für klassische Archäologie der 
Freien Universität Berlin, Berlin, 22‒24. 

Nick , G. (2002), Die Athena Parthenos: Studien 
zum griechischen Kultbild und seiner Rezep-
tion, Athenische Abteilung, 19, Maguncia.

Nicolini, G. (1968), “Gestes et attitudes cultuels des 
figurines de bronze ibériques”, Melanges de la 
Casa Velázquez,  4, 27‒44.

Nicolini, G. (1977), Bronces ibéricos, Barcelona.
Nogales Basarrate, T. (1997), El retrato privado 

en Augusta Emerita,Colección arte-arqueolo-
gía, 13,  Badajoz.

Nogales Basarrate, T. (2008), “Rómulo en el Au-
gusteum del foro colonial emeritense”, Le due 
patrie acquisite. Studi di archeologia dedi-
cati a Walter Trillmich (E. La Rocca, P. León 
y C. Parisi Presicce. Eds.), Roma, 301‒312.

Nony, C. J. (1969), “Une nouvelle interprétation-
des bronzes d’Azaila”, Melanges de la Casa de 
Velázquez, 5, 5‒30.

Olivares Pedreño, J.C. (2002), Los dioses de la 
Hispania céltica, Bibliotheca Archaeologica 
Hispana, 15, Anejos de Lucentum, 7, Madrid. 

Olmos Romera, R. (1992), “Religiosidad e ideología 
ibérica en el marco del Mediterráneo”, Religio-
sidad y vida cotidiana en la España ibérica, 
3 (D. Vaquerizo Gil, Coord.), Seminario Fons 
Mellaria Córdoba, Córdoba, 11‒45. 

Pereira Menaut, G. (1995), ʺ Epigrafía »política« y 
primeras culturas epigráficas en el noroeste de 
la P. Ibéricaʺ, (1995), Roma y el nacimiento de 
la cultura epigráfica en occidente  (F. Beltrán 
Lloris, Ed.), Zaragoza, 293‒326.

Pérez Macías, J.A., Schattner, Th. G., Gimeno Pas-
cual, H. y Stylow, A.U. (2008), “Claudius und 
Livia in Urium? Ein Statuenfund im Erzrevier 
von Riotinto (Prov. Huelva)“, Madrider Mit-
teilungen, 49, 302‒340.

López Cuevillas, F. (1979), “Prehistoria”, Historia 
de Galiza,  3 (R. Otero Pedrayo, Ed.), Madrid, 
7‒538.

López Monteagudo, G. (1977), “Apéndice: Los 
celtas de la Península Ibérica”, Los celtas (V. 
Kruta, Ed.), Colección EDAF universitaria, 13, 
Madrid. 

MacMullen, R. (1982), “The Epigraphic Habit in 
the Roman Empire”, The American Journal 
of Philology, 103/3, 233–246. 

Maestro Zaldivar, E.M. (1989), Cerámica ibérica 
decorada con figura humana, Monografías 
Arqueológicas,  31, Zaragoza. 

Maniquet, Chr. (2005), “Découverte à Tintignac 
(Corrèze, F). Un dépôt exceptionnel d’objets 
gaulois”, Instrumentum, 21, 37-38.

Maniquet, Chr. (2008), “Le dépôt cultuel du sanc-
tuaire gaulois de Tintignac à Naves (Corrèze)”, 
Gallia, 65, 273‒326.

Maniquet, Chr. (2016), “Tintignac (Naves, dépt de 
la Corréze). Un imposant lieu de culte en ter-
rioire lémovice, mais pour quelles divinités?”, 
Présence des divinités et des cultes dans les 
villes et les agglomérations secondaires de la 
Gaule romaine et des régions voisines, du Ier 
siècle avant notre ère au IVer siècle de notre 
ère (R. Bedon  y H. Mavéraud-Tardiveau, Eds.), 
Caesarodunum 47/48, 131‒172.

Marco Simón, F. (1999), Deis Equeunu(bo), Pue-
blos, lenguas y escrituras en la Hispania 
prerromana (F. Villar Liébana y F. Beltrán Llo-
ris, Eds.), Actas del VII Coloquio sobre lenguas 
y culturas paleohispánicas, Zaragoza, 481‒490.

Marco Simón, F. (2003), “Signa deorum, compara-
ción y contexto histórico en hispania y Galia”, 
Arqueología e iconografía. Indagar en las 
imágenes (T. Tortosa  y J. A. Santos, eds.), Bi-
bliotheca Italica, 26, Roma, 121‒136. 

Matos, J.L. de (1995), Inventário do Museu Na-
cional de Arqueología, Colecção de Escultu-
ra Romana, Lisboa. 

Meid, W. (1994), Celtiberian inscriptions, Buda-
pest. 

Méniel, P. (2006), “Religion et sacrifices d’ani-
maux”, Religion et société en Gaule (Chr. 
Goudineau, Ed.), Paris, 165‒176.

Megaw, R. y  Megaw , V. (1990), Celtic art. From 
its beginnings to the book of kells, London. 

Mierse, W.E. (1999), Temples and towns in Ro-
man Iberia: the social and architectural 
dynamics of sanctuary designs from the 



233Thomas G. Schattner

Revista Onoba, 2019, Nº 07http://dx.doi.org/10.33776/onoba.v7i0.3464

de la Pléiade,  11, Paris,  453‒502 [=Opera mi-
nora selecta. Epigraphie et antiquités grecques 5 
(Amsterdam 1989) 65‒102].

Rodà, I. (1990), “La escultura romana importada 
en Hispania Citerior”, El comercio marítimo 
romano en el Mediterráneo occidental , Bar-
celona,  291‒312.

Rodríguez Colmenero, A. (1977), Galicia meri-
dional romana, Publicaciones de la Universi-
dad de Deusto. Historia 1, Bilbao. 

Rodríguez Colmenero, A. (1991a), “Deusa da fecun-
didade”, Larouco, 1, 157.

Rodríguez Colmenero, A. (1991b), Guerreros y 
topónimos en la Gallaecia romana, nuevas 
aportaciones y revisión de otras, Anejos de 
Larouco, 5, Lugo.

Rodríguez Colmenero, A. (1993), “Escultura en re-
lieve y bulto Redondo”, Galicia, Arte (F. Ro-
dríguez Iglesias, Eds.), La Coruña, 373‒475.

Rodríguez Oliva, P. (1983), “Exvotos ibéricos con 
relieves de équidos de la Vega Granadina”, XVI 
Congreso nacional de arqueología (F. Pe-
regrín Pardo y J. R. Andérica Frías, Coords.), 
Murcia, 751-761.

Rodríguez Oliva, P. (1996), “Las primeras manifes-
taciones de la escultura romana en la Hispania 
meridional”,  Actas de la II Reunión sobre es-
cultura romana en Hispania (J. Massó y P. 
Sada, Eds.), Tarragona, 13–30.

Rodríguez Oliva, P. (1998), “La monumentaliza-
ción en las ciudades del sur de Hispania entre la 
República y el Imperio”, Italia e Hispania en 
la crisis de la República romana (J. Mangas 
Manjarrés, Ed.), Actas del III Congreso Hispa-
no-Italiano, Madrid, 313‒337.

Roscher, W.H. (1884-1890), AusführlichesLe-
xikon der griechischen und römischen My-
thologie, Leipzig.

RPC I 1992, A. Burnett ,A.,  Amandry, M. y  P. P. 
Ripollès Alegre, P.P. (1992),  Roman provin-
cial coinage I. From the death of Caesar to 
the death of Vitellius, Londres. 

Rueda Galán, C. (2011), Territorio, culto e icono-
grafía en los santuarios iberos del Alto Gua-
dalquivir (ss. IV a.n.e. ‒ I. d.n.e.), Jaén. 

Ruiz-Nicoli, B. (2009), “Die Sammlung römischer 
Kaiserporträts im Museo Arqueológico Nacio-
nal“, Madrider Mitteilungen, 50, 296‒339. 

Schade, K. (2015), ʺGöttlicher Schein und fabu-
lierendes Beiwerk. Götterstatuen des 2. bis 4. 
Jahrhunderts n. Chr. ʺ, Römische Götterbilder 

Pérez Macías, J.A. (2009), “Lapicidinae ad Metalla”, 
Marmora Hispana. Explotación y uso de los 
materiales pétreos en la Hispania romana 
(J. Beltrán Fortes y T. Nogales Basarrate, Eds.), 
Colección Hispania Antigua, Serie arqueológica,  
2, Roma, 339–364.

Pérez Macías, J.A. y Delgado Domínguez, A. 
(2012), “Las cupae de Riotinto (Huelva)”, Las 
cupae hispanas, orígen, difusion, uso, tipolo-
gía (J. Andreu Pintado, Ed.),  Monografías «Los 
Bañales»,  1, Zaragoza, 303‒341. 

Pfuhl, E. y Möbius, H. (1979), Die ostgriechischen 
Grabreliefs, Maguncia.

Prados Torreira, L. (1991), “Dos exvotos anatómicos 
del santuario ibérico de Collado de los Jardines 
(Sta. Elena, Jaén)”, Trabajos de Prehistoria,  
48, 313‒332.

Quesada Sanz, F. y  Gabaldón Martínez, M. del M. 
(2008), “¿Hipolatría, epifanía, protección de un 
bien valioso? En torno al papel ›religioso‹ de 
los équidos en la Protohistoria peninsular”, De 
dioses y bestias. Animales y religion en el 
mundo antiguo (E. Ferrer Albelda, J. Mazuelos 
Pérez y, J. L. Escacena Carrasco, Coords.), Spal 
Monografías,  11, Sevilla, 144‒162. 

Ramos Fernández, R. (1993), “El caballo como 
divinidad ibérica”, Studia paleohispanica et 
indogermanica J. Untermann ab amicis his-
panis oblata (I.J. Adiego Lajara,  J. Siles y J. 
Velaza, Eds.), Barcelona, 267‒273. 

Recio Veganzones, A. (1994), “Relieve ibérico fu-
nerario con caballo de Las Peñuelas (Martos)”, 
Homenaje a José María Blázquez, 2 (J. Alvar 
Ezquerra  y J. Mangas Manjarrés, Eds.),  Madrid 
, 467-491.

Reinach, S. (1894), Antiquités nationales. Des-
cription raisonnée du musée de Saint-Ger-
main-en-Laye. 2 Bronzes figures de la Gaule 
romaine, Paris. 

Ribeiro, J. -Ed.- (2002), Religiões da Lusitânia, 
Loquuntur saxa, Lisboa. 

Ribeiro, J. (2002a), “Métopa de friso com repre-
sentação ritual”, Religiões da Lusitânia, Lo-
quuntur saxa (J. Ribeiro, ed.), Lisboa, 375, Nr. 
32.

Ribeiro, J. (2002b), “Cabeça do deus Endovélico”, 
Religiões da Lusitânia, Loquuntur saxa (J. 
Ribeiro, ed.), Lisboa, 381 Nr. 31.

Robert, L. (1961), Épigraphie. Les épigraphies et 
l’épigraphie grecque et romaine, L’histoire et 
ses methodes (Ch. Samaran, Ed.), Encyclopédie 



234 Diversidad en la distancia. Imágenes romanas de divinidades en el occidente hispano

Revista Onoba, 2019, Nº 07 http://dx.doi.org/10.33776/onoba.v7i0.3464

Fondation des sanctuaires antiques. Moti-
vations, agents, lieux (S. Agusta-Boularot , S. 
Huber y W. van Andringa, Eds.), Collection de 
l’École française de Rome, 534, Roma/Atenas, 
351‒381.

Schattner, Th.G. (2018), “El panteón de las divi-
nidades de Munigua: Arqueología, Epigrafía, 
Topografía”,  In Roma nata (D. Dopico y  M. 
Villanueva, Eds., Lugo, 73‒100.

Schattner, Th, (e.p. 1), “Wege zur Teilhabe. Ar-
chäologische Bemerkungen zu Bild und Text 
auf nordwest-hispanischen Denkmälern in der 
Kaiserzeit“, Kontinuität und Diskontinuität, 
Lokale Traditionen und römische Herrscha-
ft im Wandel (Th. Schattner y D. Vieweger, 
Eds.).

Schattner, Th. G. (e.p. 2), ʺDas Forumʺ,  Mulva, 
VII (Th. G. Schattner, ed.). 

Schattner, Th.G., Ovejero Zappino, G. y Pérez Ma-
cías, J.A. (2004), “Zur Metallgewinnung von 
Munigua, ein Vorbericht“, Madrider Mit-
teilungen,  45, 351‒370.

Schattner, Th., Guerra, A. y Fabião, C. (2008), “La 
cariátide de São Miguel da Mota, Alandroal, y 
su relación con las cariátides de Mérida”, Escul-
tura Romana en Hispania, 5 (J. M. Nogue-
ra Celdrán  y E. Conde Guerri, Eds.), Murcia, 
697–730.

Schattner, Th., Guerra, A. y Fabião, C. (2009), “Die 
Idealköpfe des Endovellicus – eine Zwischen-
bilanz”, Les ateliers de sculpture régionaux. 
Techniques, styles et iconographie (V. Gagga-
dis-Robin,  A. Hermary,  M. Reddé y  C. Sintes, 
Eds.), Xe. Colloque International sur l’art pro-
vincial romain, Arles,  483–494.

Scheid, J. (2014), ʺOpferaltar und Weihaltar in 
Rom und Italienʺ, Römische Weihealtäre im 
Kontext (A. Busch  y  A. Schäfer, Eds.), Frie-
dberg, 27-35. 

Selzer, W. (1988),  Römische Steindenkmäler. 
Maguncia in römischer Zeit. Katalog zur 
Sammlung in der Steinhalle, Katalogreihe 
zu den Abteilungen und Sammlungen, Lan-
desmuseum Maguncia,  1, Maguncia. 

Settis, S. (1973), “Esedra e ninfeo nella terminolo-
gia architettonica del mondo romano. Dall’età 
repubblicana alla tarda antichità”, Aufstieg und 
Niedergang der römischen Welt, 14, 661‒754.

Sievers, S. (1991),  “Armes et sanctuaires à 
Manching”, Les santuaires celtiques et le 
monde méditerranéen (J.L. Brunaux, Ed.), Pa-

der mittleren und späten Kaiserzeit (D. Bos-
chung  y A. Schäfer, Eds.), Morphomata , 22, 
Paderborn, 159‒195. 

Schattner, Th. G. (2003), ʺStilistische und formale 
Beobachtungen an den Kriegerstatuenʺ, Madri-
der Mitteilungen,  44, 127‒149.

Schattner, Th. G. (2008), ʺDie Statuenʺ, en «Clau-
dius und Livia in Urium? Ein Statuenfund im 
Erzrevier von Riotinto (Prov. Huelva)», Madri-
der Mitteilungen, 49, 302‒340.

Schattner, Th. G. (2011), “El periodo orientalizante 
en Riotinto”, I Congreso de Historia, Patri-
monio minero y Turismo cultural (J. A. Pé-
rez Macías,  A. Delgado Domínguez, J. M. Pérez 
López y  F. J. García Delgado, Eds.), Huelva, 
75–93.

Schattner, Th. G. (2012), ʺKurze Bemerkung zu 
den Figurenfriesen und Prozessionsdarstellun-
gen auf westhispanischen Denkmälernʺ, Ma-
drider Mitteilungen, 53, 403‒428.

Schattner, Th. G. (2013a), ʺDie Romanisierung ei-
nheimischer Heiligtümer im Westen der Iberis-
chen Halbinsel unter besonderer Berücksich-
tigung von Votiv und Ritualʺ, Sanktuar und 
Ritual. Heilige Plätze im archäologischen 
Befund, 10 (I. Gerlach y D. Raue, Eds.), Rah-
den, 393‒415.

Schattner, Th. G. (2013b), ʺ ¿Wo in Munigua ta-
gte der Senat?ʺ, Madrider Mitteilungen, 54, 
348‒370.

Schattner, Th. G. (2015), “Pre-Roman and Roman 
Sanctuaries of the Hispanic West and their Ri-
tuals, an Archaeological Contribution to the 
Linguistic Division of the Country”,  Der an-
tike Mensch im Spannungsfeld zwischen 
Ritual und Magie (Chr. Zinko  y M. Zinko, 
Eds.), 1 Grazer Symposium zur indogermanis-
chen Altertumskunde Graz, Leykam, 341‒375. 

Schattner , Th. G., Azcárraga Cámara, S. , Brose, 
K.,  Bouresh, B.,  Gutiérrez, M., Krug, A. ,Mar-
tini, W.,  Ruipérez, H.,  Schäffler y R. Scholz, 
R. (2017),  Munigua/Spanien. Die Arbeiten der 
Jahre 2015 und 2016., Forschungsberichte Des 
Dai 2017 Faszikel 1, 128‒142.

 (https://www.dainst.org/publikationen/e-pu-
blikationen/e-forschungsberichte, consultado el 
11.2.2018).

Schattner, Th. G. (2017b), ʺProjet d’étude des cultes 
et des sanctuaires de l’ouest de la péninsule ibé-
rique à l’époque romaine, réflexions sur les nou-
velles fondationsʺ, Quand naissent les dieux. 



235Thomas G. Schattner

Revista Onoba, 2019, Nº 07http://dx.doi.org/10.33776/onoba.v7i0.3464

de representación funeraria”, 2001), Imagen y 
memoria, monumentos funerarios con retra-
tos en la colonia Augusta Emerita (J.C. Ed-
mondson, T. Nogales Basarrate y W. Trillmich, 
Eds.), Monografías emeritenses, 6, Bibliotheca 
Archaeologica Hispana,  10, Madrid, 19‒35. 

Untermann, J. (1961), Sprachräume und Spra-
chbewegungen im vorrömischen Hispanien, 
Wiesbaden.  

Untermann, J. (1975), Monumenta Linguarum 
Hispanicarum I. Die Münzlegenden, Wies-
baden. 

Varagnac, A. (1956), L’art gaulois,La nuit des 
temps,  4, Yonne. 

Vasconcellos, J. Leite de (1905), Religiões da Lusi-
tânia II, Lisboa. 

Vázquez Varela, J.M. (1996), “A guerra e mailas 
súas imaxes na Idade do Bronce de Galicia”, La-
rouco,  2, 33‒45. 

Vedder, U. (2001), Grabsteine mit Porträt in Au-
gusta Emerita (Lusitania). Zur Rezeption 
stadtrömischer Sepulkralkunst in einer Pro-
vinzhauptstadt, Kölner Studien zur Archäolo-
gie der römischen Provinzen,  5, Rahden/Westf.

Versnel, H.S. (1993), “¿What did ancient men see 
when he saw a god?, Some Reflections on Grae-
co-Roman Epiphany”, Effigies dei. Essays on 
the History of Religions (D. van der Plas, Ed.), 
Leiden,  42‒55

Vidal, J.C. (2016), “Interpretació ibérica de dos 
teònims preromans del nord-est peninsu-
lar”, Revista d’Arqueología del Ponent, 26, 
195‒204

Vollenweider, W. L. (1972‒74), Die Porträtgem-
men der römischen Republik, Maguncia. 

Wesenberg, B. (1975/76), “Zum metrologischen 
Relief in Oxford”, Marburger Winckelmann-
-Programm, 1975/76, 15‒22.

Williams, W. (1932), Notes on Ancient History 
and Museum Exhibits at Rio Tinto, Inventa-
rio inédito, Archivo Fundación Riotinto. 

Witschel, C. (2002), “Zum Problem der Identifi-
zierung von munizipalen Kaiserkultstätten”, 
Klio, 84, 114‒124.

Zanker, P. (1995), Die Maske des Sokrates. Das 
Bild des Intellektuellen in der antiken Kunst, 
Múnich. 

rís, 146‒155.
Silva, A. da (2007), A cultura castreja no Noroes-

te de Portugal, Paços de Ferreira. 
Soeiro, T. (1984), “Monte Mózinho. Apontamentos 

sobre a ocupação entre Sousa e Tâmega em épo-
ca romana”, Penafiel, 3. Ser.,  1, 5‒323. 

Soeiro, T. (1998), Monte Mozinho, sitio arqueoló-
gico, Penafiel. 

Tarradell, M. (1969), Arte romano en España, 
Barcelona. 

Thiemann, E. (1959), Hellenistische Vatergot-
theiten. Das Bild des bärtigen Gottes in der 
nachklassischen Kunst, Orbis antiquus, 14, 
Münster. 

Thüngen, S.(1994), Die frei stehende griechische 
Exedra, Maguncia. 

Tranoy , A. (977), “A propos des »Callaeci« de Pli-
ne. Epigraphie et peuplement”, Bracara Au-
gusta,  31, 225‒233. 

Tranoy, A. (1981), La Galice romaine. Recher-
ches sur le nord-ouest de la Péninsule Ibéri-
que dans l’antiquité,  Publications du Centre 
Pierre Paris, Collection de la Maison des Pays 
Ibériques,  7, París.

Trillmich, W., Hauschild, Th.,  M. Blech, M.,   
Niemeyer, H.G., A. Nünnerich-Asmus, A. y 
Kreilinger, U., (1993), Hispania Antiqua, 
Denkmäler der Römerzeit, Maguncia. 

Trillmich, W. (1993), “Hispanien und Rom aus der 
Sicht Roms und Hispaniens”, Hispania Anti-
qua, Denkmäler der Römerzeit Trillmich (W.   
Hauschild, Th.,  M. Blech, M.,   Niemeyer, H.G.,   
A. Nünnerich-Asmus, A. y  U. Kreilinger, 
Eds.), Maguncia, 41‒69

Trillmich, W. (1994), “Colonia Augusta Emerita, 
die Hauptstadt von Lusitanien”, Stadtbild und 
Ideologie. Die Monumentalisierung hispani-
scher Städte zwischen Republik und Kaiser-
zeit (W. Trillmich y P. Zanker, Eds.),  Abhand-
lungen der Bayerischen Akademie der Wissen-
schaften. Philosophisch-Historische Klasse n. 
F. 103, Veröffentlichungen der Kommission zur 
Erforschung des antiken Städtewesens, Múnich, 
299‒316. 

Trillmich, W. (1994), “Aspekte der »Augustus-Na-
chfolge« des Kaisers Claudius”, Die Regierun-
gszeit des Kaisers Claudius (41-54 n. Chr.). 
Umbruch oder Episode?,  (V. M. Strocka, Ed.), 
Maguncia, 69‒89. 

Trillmich,W. (2001),  “De altar a tabernáculo. 
Evolución tipológica y artística de un modelo 




